
lbnAI-Qayyim Péchés 
et Guérison 

Authentification des hadiths basée sur les ouvrages de 

Shaykh AI-Albânî 







Péchés 
et 

, . 

guer1son 

Par l'imam 

Ibn AI-Qayyim 

Authentification des hadiths basée sur les ouvrages de Shaykh 

Muhammad Nâsir Ad-Din AI-Albâni - -



Traduction: Dr. Nabil Aliouane 

Relecture : Bureau des traductions des éditions Tawbah 

© Editions Tawbah 2022-1443 

Tous droits de reproduction réservés 

3e édition 

Editions Tawbah 

Email: contact@tawbah.fr 

ISBN: 978-2-916457-29-l 
Dépôt légal: 04/2012 



♦ 





Péchés et guérison 

Biographie de l'auteur 

Son nom et son origine : 
Il est le juriste, le mufti, l'éminent savant, l'imam Rabbânî1, Shaykh Al­

Islâm, Abû cAbd Allah, Shams Ad-Dîn Muhammad ibn Abî Bakr, ibn Ayyûb, 
ibn Sacd Az-Zurcî. Originaire de Damas, il est connu sous le nom d'Ibn 
Qayyim Al-Jawziyyah2, car son père, qui était un grand savant des sciences 
de l'héritage, était responsable de l'école Al-Jawziyyah qui existe toujours 
dans le marché de Bazûriyyah à Damas. 

Sa naissance : 
L'imam Ibn Qayyim Al-Jawziyyah est né le sept du mois de S.afar de l'an 

691 du calendrier hégirien (1291). 

Sa famille, son enfance, et son parcours : 
Ibn Qayyim Al-Jawziyyah a grandi dans une famille pieuse et savante. 

Son père, Shaykh As-�âlih Qayyim Al-Jawziyyah était responsable de l' école 
Al-Jawziyyah, ouverte par des bienfaiteurs pour accueillir les orphelins. Son 
premier enseignant fut son père mais aussi son frère cAbd Ar-Rahmân qui 
était lui aussi un grand savant. Certaines biographies mentionnent d'autres 
membres de sa famille, comme son neveu Abû Al-Fidâ cimâd Ad-Dîn Ismâcîl 
ibn Zayn Ad-Dîn cAbd Ar-Rahmân, qui a hérité de la plus grande partie de 
la bibliothèque de son oncle. Deux de ses enfants, cAbd Allah et Ibrahim sont 
également connus pour leur érudition et leurs travaux de recherche. Le fait 
qu'il soit né à Damas eut une grande influence sur lui en raison du grand 
nombre de savants qui y résidaient à cette époque. 

Ibn Al-Qayyim est connu pour son désir sincère et débordant pour la 
recherche du savoir. Il était, depuis sa plus tendre enfance, rigoureux et 
méticuleux dans la recherche. Il a rencontré le grand savant As-Shihâb Al­
cAbîr (m. 697h) et il dit de lui:« J'ai entendu de lui plusieurs ouvrages, mais 
je n'ai pas eu l'opportunité de les étudier avec lui en raison de mon jeune âge 
et de son décès. » Cela montre qu'il a entamé sa recherche de la science à 
l'âge de sept ans environ. Il aimait énormément la lecture et lisait tous les 
livres qu'il trouvait. 

1 Le savant Rabbânî est celui qui éduque les gens en commençant par les bases de la 
connaissance avant d'aborder les questions plus complexes. Voir �a/J/!1 Al-Bukhârî Livre 3, 
chapitre 10: « La science avant la parole et l'action» [NdT]. 
2 Littéralement: le fils du responsable d' Al-Jawziyyah. Ainsi on dit Ibn Qayyim Al-Jawziyyah 
ou Ibn Al-Qayyim [si on ne prononce pas tout] [NdT]. 

5 



Péchés et guérison 

Ses voyages dans la recherche du savoir : 
Ibn Qayyim Al-Jawziyah est passé plusieurs fois par le Caire où il a 

débattu et enseigné comme le signale Al-Maqrizî qui a dit : « Il est venu 
plusieurs fois au Caire. » Lui-même nous apprend : « J'ai discuté une fois 
avec l'élite des médecins en Egypte. » Il dit aussi:« Je me suis assis une fois 
avec la plus grande référence juive en matière de science et d'autorité. » 

Il a également visité Al-Quds [en Palestine] où il a enseigné comme il le 
souligne parfois dans ses ouvrages : « Comme je l'ai dit à Al-Quds. » Il s'est 
rendu plusieurs fois à la Mecque où il a séjourné et accompli le Pèlerinage. 
Ibn Rajab a dit : « Il a accompli le pèlerinage de très nombreuses fois, il a 
même séjourné à la Mecque. Ses habitants se souviennent de sa dévotion 
extrême et de ses inlassables Iawafs qui ont marqué les esprits. » 

Sa bibliothèque : 
Ibn Qayyim Al-Jawziyyah était un collectionneur de livres ce qui 

démontre sa passion sincère pour les sciences, la recherche, l'écriture, la 
lecture et l'enseignement. Il est facile de le constater à travers l'étendu du 
contenu scientifique de ses œuvres, et son incroyable capacité à délivrer des 
arguments. Ses élèves nous ont décrit avec prolixité sa fameuse bibliothèque 
à l'instar d'Ibn Rajab qui dit: « Il était passionné par la science. Il consultait, 
prenait des notes, rédigeait, et collectionnait des livres. Il a collectionné tant 
de livres que nul ne peut se vanter d'en avoir autant. » 

Ibn Kathîr a dit: « Il a collectionné une telle quantité de livres qu'il est 
impossible pour quiconque d'en posséder le dixième parmi les œuvres des 
anciens et des contemporains. » Malgré cela, il disait avec la plus grande 
modestie : « Ceci, à mesure de notre faible bagage littéraire. » 

Qu'Allah fasse miséricorde à Shaykh Al-Islâm ibn Taymiyyah qui a dit: 
« Celui dont Allah illumine le cœur de lumière, Il le guide vers ce qui lui 
permettra de L'atteindre. Mais celui qu'Il aveugle, l'abondance de ses livres 
ne fait qu'augmenter sa perplexité et son égarement. » 

Ses enseignants les plus célèbres 
Ibn Qayyim Al-Jawziyyah étudia chez d'éminents savants, lesquels lui 

enseignèrent les matières suivantes : 

• Le hadith avec shaykh Shihâb An-Nabulsî, Al-Qâgî Taqî Ad-Dîn ibn 
Sulaymân, Ismâcîl ibn Maktûm et d'autres encore. 



Péchés et guérison 
• La langue arabe avec shaykh Ibn Abî Al-Fath qui lui enseigna Al­

Mulakhkha§_ de Abû Al-Baqâ, Al-Jurjâniyah, Al-Alfiyyah et d'autres 
grands ouvrages de langue. Il étudia également avec shaykh Majd Ad­
Dîn At-Tunisî. 

• Les fondements de la jurisprudence (U§.ûl Al-Fiqh) avec shaykh �afî 
Ad-Dîn Al-Hindî, shaykh Al-Islâm ibn Taymiyyah, shaykh 
Muhammad Al-Harrânî et d'autres. 

Ses élèves: 
De très nombreux savants vertueux ont profité de la science d'lbn Qayyim 

Al-Jawziyyah, et ce jusqu'à sa mort, parmi eux: 

• Al-Hâfidh Ibn Rajab Al-Hanbalî (m.795H), le grand savant, l'ascète, qui 
a écrit de très nombreux ouvrages précieux traitant du Fiqh, du hadith, de 
l'histoire. Il dit de son shaykh: « J'étais assidu à ses cours plus d'un an avant 
sa mort. Je lui ai fait la lecture de son long poème An-Nûniyah sur la Sunna, 
ainsi que d'autres de ses livres et d'autres ouvrages encore. » 

• Al-Hâfidh Ibn Kathîr (m.774H), le grand savant du hadith et de 
l'exégèse, l'auteur du célèbre Tafsîr Al-Qur'ân Al-cAdhîm, Al-Bidâyah wa­
Nihâyah et d'autres trésors, qui dit : « J'étais parmi ses compagnons les plus 
proches et un de ceux qu'il aimait le plus. » 

• Al-Imâm Ad-Dhahabî (m.748H), l'auteur de Siyar Aclâm An-Nubalâ', Al­
Mucjâm Al-Mukhtass dans lequel il a cité Ibn Al-Qayyim parmi ses 
enseignants, et d'autres ouvrages d'importance. 

• Al-Imâm Ibn cAbd Al-Hâdî (m.744H), comme le confirme Ibn Rajab : 
« Les vertueux lui donnaient une grande importance et le prenaient comme 
enseignant à l'instar de Ibn cAbd Al-Hadî et d'autres. » 

• Al-Fayruz Âbâdî l'auteur de la fameuse encyclopédie Al-Qamûs Al­
MubSt comme le rappelle As-Shawkânî : « Puis, il a pris la route de Damas 
où il est arrivé en 755H1. Il a étudié auprès de At-Taqî As-Subkî, et plus de 
cent savants, comme Ibn Al-Qayyim et d'autres. » 

Sa relation avec son enseignant Shaykh Al-Islâm ibn Taymiyyah 
Il était très proche de Shaykh Al-Islâm Ibn Taymiyyah avec qui il s' est lié 

d'amitié depuis son retour d'Egypte en 712H jusqu'à sa mort dans la 
citadelle de Damas en 728H. Durant seize ans, il s'est abreuvé du flot de 
savoir que déversait Ibn Taymiyyah sur lui et s'est attaché à transmettre et à 
rendre accessible toute cette science. 

1 Ce qui est une erreur puisque Ibn Al-Qayyim est décédé en 751H. 

7 



Péchés et guérison 
À ce sujet, As-;iafadî témoigne : « Il a étudié chez lui une partie du 

Mub_arrar écrit par son grand-père, Al-Majd ibn Taymyyah. Il a étudié en 
partie Al-Mahsûl, Al-Ab_kâm de Sayf Al-Âmidî, des parties de Al-Arbacîn et Al­
Mub_assal, et bon nombre de ses propres ouvrages. » 

Cette relation a débuté par le repentir1 de l' élève entre les mains du maître 
comme il le rappelle dans une poésie 
Ô gens! Par Allah! Ceci est un conseil venant d'un homme qui a pour vous de la 

compassion, un frère, un allié 
J'ai déjà tout essayé et fus pris dans ces mailles alors que je volais 

Jusqu'à ce que le Seigneur m'accorde par Sa grâce celui que ni mes mains ni ma 
langue ne pourront jamais assez remercier 

Un savant venu des terres de Harrân 
Bienvenue à celui qui vient de Harrân ! 

Cette rencontre influença profondément Ibn Al-Qayyim. Il prêta main 
forte à son maître dans sa défense de la voie des salafs [Pieux prédécesseurs] 
et il en porta l'étendard après sa mort. Il ne suivit alors plus aucune tendance 
en dehors du Livre d'Allah et de la sunna de Son Messager (�) avec la 
compréhension des pieux prédécesseurs. 

As-Shawkânî dit à ce sujet : « Il ne s'appuie sur rien d'autre que les Textes 
dans la majeure partie des cas et penche très rarement vers l'opinion de 
l'école (Madhhab) au sein de laquelle il a grandi. Toutefois, il ne la défend pas 
face aux Textes par de froides interprétations comme pourraient le faire 
d'autres partisans d'une tendance, et il s'appuie toujours sur des preuves. La 
plupart de ses analyses sont objectives et penchent toujours du côté des 
Textes, sans tenir compte des on-dit. S'il s'étend quelque peu dans le 
raisonnement, en épuisant un sujet, il offre des conclusions que personne 
n'avait jamais osé faire avant lui[ ... ]. Je pense que la Barakah2 de Shaykh Al­
Islâm s'est transmise à l'élève qui est resté avec lui dans les meilleurs et pires 
moments. Il fut fidèle et prompt à ses côtés au cours de son épreuve. Il l'a 
réconforté dans les moments difficiles et lui rendait souvent visite. En 
résumé, il est un de ceux qui ont propagé la sunna. Il en a fait le plus grand 
bouclier entre lui et les opinions nouvelles [dans la religion]. Qu'Allah lui 
fasse miséricorde et lui accorde la meilleure des récompenses. »3 

1 NdT: il est question ici du repentir d'Ibn Al-Qayyirn, c'est-à-dire de son abandon du 
soufisme et de son retour à la voie des salafs après sa rencontre avec Shaykh Al-Islâm Ibn 
Taymiyyah. 
2 Il s'agit de la bénédiction de la science rapportée du Prophète (�), et la compréhension de 
la voie des salafs qu'il a prise de Shaykh Al-Islâm. 
3 Al-Badr At-Iâ/ic (2/144-145). 



Péchés et guérison 

Malgré tout, il n'était pas la copie conforme de son enseignant. Les 
savants passés et contemporains reconnaissent son excellence dans de 
nombreux domaines, cela montre sa stature et l'étendue de son savoir. 
Comment aurait-il pu être un simple écho ou porte-parole de son professeur, 
alors qu'il était lui-même un fervent opposant à l'imitation aveugle (Taqlîcl) 
qu'il a combattue par tous les moyens qui lui étaient donnés? 

L'opinion des savants à son égard 
Celui qui veut rassembler les paroles des savants sur Ibn Al-Qayyim se 

trouve face à un océan qu'il ne peut cerner, mais citons tout de même 
quelques exemples : 

Ibn Kathîr a dit : « Il a étudié le hadith, s'est investi dans la science et a 
excellé dans divers domaines, notamment les sciences de l'exégèse et du 
hadith. Lorsqu'il quitta l'Égypte pour rendre visite à Shaykh Taqî Ad-Dîn 
ibn Taymiyyah en 712H, il ne le quitta plus jusqu'à la mort de ce dernier. Il 
prit énormément de science de lui, en plus de ce qu'il savait déjà. Il devint 
dès lors unique en son genre dans différents arts malgré ses multiples 
occupations de jour et de nuit, et ses longues supplications. Il avait une belle 
lecture et un beau comportement. Plein d'affection pour autrui, il ne jalousait 
et ne faisait de mal à personne. Il n'éprouvait aucune haine et ne disait de 
mal de personne. J'étais moi-même un de ses compagnons les plus proches. 
Je n'ai jamais vu à notre époque, une personne de ce monde être plus 
adorateur que lui. Il avait une certaine manière de prier, il restait très 
longtemps en prière, en prolongeant les inclinaisons et les prosternations, au 
point que beaucoup de ses amis le lui reprochaient parfois sans pour autant 
réussir à le faire changer d'attitude ou l'en dissuader, qu'Allah lui fasse 
miséricorde. Il a rédigé une multitude d'ouvrages, longs et courts, d'une 
belle écriture la plupart du temps. Il a collectionné une telle quantité de livres 
qu'il est impossible pour quiconque d'en posséder le dixième parmi les 
œuvres des anciens et des contemporains. En résumé, peu de gens lui étaient 
comparables. On ne voyait de lui que le bien et le bon comportement. 
Qu'Allah lui pardonne et lui fasse miséricorde. »1 

Ibn Rajab a dit : « Il était savant dans son madhhab dans lequel il excellait 
et donnait des avis. Il s' est attaché au Shaykh Taqî Ad-Dîn [Ibn Taymiyyah] 
et a étudié chez lui. Il s' est diversifié dans les sciences de l' islam, et s'est avéré 
sans équivalent dans la science de l'exégèse et des fondements de la religion. 
Il a atteint le summum dans ces deux matières en plus des sciences du hadith, 
dans leurs sens et compréhension. Sa maîtrise lui permettait de faire des 
déductions très pointues dans ce domaine, et on ne pouvait faire mieux. Sans 

1 Al-Bidâyah wa-Nihâyah (14/234-235). 



Péchés et guérison 
oublier le Fiqh, ses fondements et la langue arabe qu'il maîtrisait 
parfaitement. Il connaissait aussi la rhétorique et la dialectique soufies, leurs 
allégories et leurs subtilités. C'était un vrai dévot. Enclin aux prières 
nocturnes il prolongeait longuement sa prière et ses invocations. Il était 
éperdu d'amour spirituel, de recueillement, de repentir, d'humiliation, et 
d'abandon devant Allah. Il se livrait devant Lui au seuil de Son adoration. Je 
n'ai jamais vu personne comme lui dans ce domaine. Je n'ai jamais vu non 
plus une personne au savoir aussi étendu. Je ne connais personne de plus 
savant dans la compréhension du Coran, de la sunna et des subtilités de la 
foi. Certes, il n'est pas préservé de l'erreur, mais je n'ai jamais vu quelqu'un 
comme lui. »1 

Ibn Na�ir Ad-Dîn Ad-Dimashqî a dit: « Il s' est diversifié dans les sciences, 
il maîtrisait surtout l'exégèse et les fondements des énoncés et de leurs 
significations (U§.ûl Al-Mantûq wa-l-Majhûm). »2 

As-Suyû!î a affirmé quant à lui : « Il a écrit, débattu et fait de grands 
efforts, au point de devenir un des plus grands imams en matière d'exégèse, 
de hadith, des branches et fondements de la religion et de la langue arabe. »3 

Ses œuvres : 
Il a marqué de son empreinte différentes sciences comme peut facilement 

s'en rendre compte quiconque regarde ses ouvrages. Ils sont devenus des 
références incontournables pour les pieux, comme peuvent le constater ses 
défenseurs et ses adversaires. 

Ibn Hajar a dit : « Si Shaykh Taqî Ad-Dîn [Ibn Taymiyyah] n'avait 
d'autres bonnes actions que son célèbre élève Shaykh Shams Ad-Dîn Ibn 
Qayyim Al-Jawziyyah, auteur d'ouvrages aussi fructueux que répandus 
dont ont pu profiter aussi bien ses adversaires que ses défenseurs, ce serait 
le plus grand indice témoignant de son rang illustre. » 

Son épreuve et sa résolution : 
Il fut emprisonné avec son enseignant Ibn Taymiyyah au cours de sa 

dernière incarcération, isolé dans la citadelle, après avoir été malmené, 
exhibé sur un chameau et flagellé en l'an 726H. Il ne fut pas libéré avant le 
décès de son meilleur ami en 728H. Une fois, il fut emprisonné pour avoir 
contesté le caractère légal du voyage entamé dans le but de visiter la tombe 
du Prophète lbrâhim. A ce sujet, Ibn Rajab dit : « Maintes fois, il a subi des 
épreuves et on lui a fait du mal. » 

1 Dhayl Iabaqât Al-H,anâbilah (2/ 448). 
2 Ar-Radd Al-Wâftr (p.35-36). 
3 Bughyah Al-Wu<âh (1/ 63). 

)6 



Péchés et guérison 

Son décès: 

Il s' est éteint la nuit du jeudi 23 de Rajab Al-Fard en l'an 751H. Il fut enterré 
à Damas dans le cimetière de la Petite Porte. Qu'Allah lui fasse miséricorde, 
et lui offre le plus haut jardin du Paradis, le Firdaws, qu'il nous réunisse avec 
lui aux plus hauts degrés en compagnie des Prophètes, des Véridiques, des 
Martyrs, et des Vertueux, et quels bons compagnons que ceux-là ! 

n 





Péchés et guérison 

Présentation de l'ouvrage 

Louange à Allah, Seigneur de l'univers. Que les éloges et le salut d'Allah 
soient sur notre Prophète Muhammad, ainsi que sur sa famille et tous ses 
Compagnons. Ceci dit : 

Cet ouvrage, à la lisière duquel se tient le lecteur, compte parmi les 
meilleurs ouvrages traitant de l'éducation de l'âme, des dangers mortels que 
font encourir les péchés, de la nécessité absolue pour l'homme de s'en 
défaire, et de procéder à un examen de conscience et un repentir sincère. 

Son auteur compte parmi les plus grands spécialistes des maux du cœur, 
qu'il traite par des remèdes tirés des plus éminentes des sources que sont le 
Livre d'Allah qui contient guidée, exhortation et guérison pour le cœur, et la 
Sunna du Messager d'Allah (:!i) qui n'a été suscité que pour enseigner aux 
gens le Livre et la Sagesse, amender leur croyance et leur comportement, 
purifier leur âme, et les guider vers la droiture. Ainsi, ceux qu'il a éduqués 
sont devenus la meilleure communauté qu'on ait suscitée pour les hommes, 
sans équivalent dans l'histoire humaine. 

L'origine de cet ouvrage est une question posée à l'auteur qui fut 
interrogé à propos d'un homme éprouvé par un mal qui ruinerait sa vie d'ici­
bas et de l' au-delà s'il y persistait. Cet homme essaya par tout moyen de s' en 
défaire, mais cela ne fit qu'augmenter son embrasement et son intensité. Ibn 
Al-Qayyim considéra la situation difficile dans laquelle cet homme se 
trouvait, l'étendue de ce mal parmi les gens, et il vit qu'il était plus approprié 
de donner une réponse détaillée plutôt qu'une réponse concise. Le conseil 
sincère et la bienveillance envers lui et ses semblables impliquaient d'inclure 
à la réponse les causes de ce mal et ses conséquences désastreuses, de même 
qu'une orientation vers les moyens de s'en protéger et de s'en défaire. C'est 
pour cette raison que sa réponse devint un ouvrage détaillé. 

Titre de l'ouvrage : 
Ce livre a été imprimé pour la première fois en Inde en 1307h sous le titre 

Al-Jawâb Al-Kâfi Liman Sa'ala can Ad-Dawâ' As-Shâfi. Puis en 1377h deux 
éditions distinctes furent imprimées au Caire, la première sous la direction 
de shaykh Muhammad Muhyî Ad-Dîn cAbd Al-Hamîd (�), sous le titre Ad­
Dâ' wa-d-Dawâ', et la deuxième sous la direction de shaykh Mahmûd cAbd 
Al-Wahhâb Fâyd (�) sous le premier titre. Les gens se sont accoutumés à ce 
titre, sans doute en raison de la rime simple qu'il comporte, et c'est la raison 
pour laquelle il a été choisi pour la plupart des éditions qui ont suivi. 

JJ 



Péchés et guérison 

Mais l'auteur n'a pas intitulé son livre dans l'introduction, d'ailleurs le 
livre n'en comporte aucune, et l'auteur a répondu d'emblée à la question, à 
la manière du mufti. Il n'a pas non plus nommé cet ouvrage dans ses autres 
compositions. Néanmoins, le plus ancien de ceux qui ont mentionné ses 
écrits, son élève Al-Hâfidh Ibn Rajah (A) l'a nommé Ad-Dâ' wa-d-Dawâ'. Les 
plus anciens manuscrits connus ont tous été écrits du vivant d'Ibn Rajah 
(736-795), le plus ancien en 770h, et tous font mention du titre Ad-Dâ' wa-d­
Dawâ'. Quant à l'autre titre: Al-Jawâb Al-Kâfi Liman Sa'ala can Ad-Dawâ' As­
Shâfi, il est également mentionné mais sur des manuscrits plus récents. Quoi 
qu'il en soit, il apparaît que le premier titre Ad-Dâ' wa-d-Dawâ' est plus en 
droit d'être préféré, même si tous deux désignent la même chose. 

Thème de l'ouvrage : 
L'ouvrage est une réponse détaillée à la question suivante : « Que disent 

les maîtres, les savants, les guides de la religion, qu'Allah les agrée tous, d'un 
homme souffrant d'un péché dont il sait que, s'il persiste à le commettre, il 
ruinera sa vie ici-bas et dans l'au-delà ? Cet homme cherche pourtant par 
tous les moyens à se débarrasser de ce mal, mais le désir ardent de le 
commettre ne cesse d'augmenter. Quelle est donc la solution pour s'en 
débarrasser ? Et par quel moyen y parvenir ? » 

On constate que celui qui interroge ne mentionne pas le mal dont il 
souffre, de même Ibn Al-Qayyim débuta sa réponse sans le nommer, il écrivit 
plusieurs chapitres de portée générale et englobant toute forme de péchés. 
Puis, après avoir traité de la gravité de la fornication et de l'homosexualité, 
il dit : 

« Si l'on demande : malgré tout, existe-t-il un remède à ce mal 
gravissime? Une Ruqyah pour cette sorcellerie mortelle? Un moyen de 
repousser cette folie? Un chemin menant à la réussite? Est-il possible à celui 
qui est ivre de ses passions de se réveiller ? L'amoureux fou maitrise-t-il son 
cœur lorsque la passion est parvenue à ses tréfonds? Le médecin a-t-il les 
moyens après cela de soigner son mal ? » 

Puis il y répondit en disant : 

« On a dit qu'effectivement [il existait un remède] , et la réponse découle 
de [la parole du Prophète (�)] : « Allah n'a pas fait descendre une maladie, sans 
lui attribuer un remède, connu de certains et ignoré par d'autres. »1 On doit 
aborder le remède à ce mal de deux manières : la première consiste à 
supprimer son substrat, avant qu'il ne survienne ; et la deuxième à l'extraire 
après qu'il soit apparu. » Et il conclut sa réponse en mentionnant les méfaits, 

1 As-�a!J:.î!J:.ah ( 451) . 



Péchés et guérison 
en ce bas-monde et dans l'au-delà, de l'amour fou (Al-cJshq) éprouvée pour 
les belles apparences (As-�uwar). Il exposa qu'Allah n'avait mentionné ce 
mal dans Son Livre que pour deux groupes que sont le peuple de Lû! et les 
femmes, et il dit : 

« C'est là un mal dont [la recherche du] remède a harassé les médecins, et 
dont la guérison leur a été difficile. Par Allah, c'est un mal grave qui ne 
touche pas un cœur sans qu'il ne soit ensui te difficile de l'en extirper ; et son 
feu ne s'élève pas en son âme sans qu'il ne soit ensui te difficile aux gens de 
l'en sauver. » 

Tout ceci montre que la question posée à l'auteur concerne le mal de 
l'amour fou, et la manière dont il était possible d'y remédier et de sauver de 
ses tourments celui qui en est éprouvé. Les termes de la question indiquent 
que ce mal était réel et non probable, il convenait donc que l'auteur se 
contente d'exposer les moyens de s'en défaire, ainsi qu'il l'a fait dans un 
chapitre clair de son ouvrage Zâd Al-Macâd intitulé « La voie du Prophète (�) 
dans la guérison de l'amour fou » qu'il débuta en ces termes : 

« C'est une des maladies du cœur, différente des autres maladies en son 
essence, ses causes, et ses remèdes. S'il s'installe et domine, il est difficile aux 
médecins de le soigner, et il harasse celui qui en est frappé. Allah (�) ne l'a 
mentionné dans Son Livre que pour deux groupes : les femmes et les 
pédérastes, ainsi Il le mentionna concernant la femme du Grand Intendant 
[d'Égypte] et le peuple de Lû!- »1 

Dans cet ouvrage, l'auteur a entrepris d'emprunter une autre voie qu'il a 
défendue et exposée en maints endroits, et on peut mentionner parmi ses 
propos : « Fait partie de la générosité dans la science, lorsque celui qui 
interroge cherche une réponse exemplaire, de ne pas se contenter d'une 
réponse succincte . . .  »2 En un autre endroit, il considéra cela comme une 
preuve de la complétude du conseil, de la science et de l' orientation du mufti. 
Nul doute que le fait de traiter de questions subsidiaires peut être l'objet de 
critiques, surtout si cela dépasse l'usage en termes de longueur, de 
subdivision et de digression ; obligeant celui qui répond à revenir à son point 
de départ chaque fois qu'il s'éloigne du sujet, ce qui ennuie celui qui 
interroge, et lasse le lecteur. 

Mais, si la question porte sur un des maux du cœur aussi grave que le mal 
de l' amour fou, qui frappe toute époque et tout lieu, et qui peut se propager 
dans certaines sociétés, au point de les faire sombrer dans la perdition. Si la 

1 Zâd Al-Macâd (4/265-278). 
2 Madârij As-Sâlikîn (2/293-294). 

J5 



Péchés et guérison 

question porte sur ce mal qui peut être telle une épidémie destructrice, nul 
doute qu'il fait partie de la complétude du conseil, de la loyauté, de la science 
et de la compréhension de celui qui répond, que sa réponse soit détaillée et 
qu'elle englobe toutes les facettes de la question. Il ne convient pas qu'il 
abrège ou écourte sa réponse, mais il doit la détailler, annoncer et avertir, 
mentionner ce qui amène au salut et ce qui conduit à la perte, exposer les 
causes du mal, ses symptômes, et ses conséquences. Il ne doit pas se 
contenter d'orienter vers les moyens de s'en défaire, mais il doit également 
exposer les moyens de s'en protéger, afin de ne pas y tomber. Enfin, il doit, 
avant tout, s'attacher à préparer le cœur à écouter ses propos et mettre en 
application les remèdes qu'il lui prescrit. C'est ainsi qu'est la réponse d'Ibn 
Al-Qayyim (�), la réponse d'un savant éducateur, sage et de bon conseil. 
Une réponse étendue et détaillée, un summum en la matière.1 

1 Cette présentation est extraite, pour ses grandes lignes, de l' excellent travail de correction de 
l'ouvrage de Muhammad Ajmal Al-l§.lâhî édité aux éditions Dâr cÂ/am Al-Fawâ'id qui est 
l'édition sur laquelle nous nous sommes le plus appuyés pour cette traduction. Notre travail 
a consisté, en sus de la traduction à : 1) ajouter des titres aux différents chapitre afin de faciliter 
la lecture et mettre en avant le schéma argumentatif de l' auteur ; 2) référencer tous les hadiths 
en nous basant sur les ouvrages de l' éminent savant du hadith Muhammad Nâ§.ir Ad-Dîn Al­
Albânî (&) ; 3) reporter en notes de bas de page toutes les mentions aux chaines de 
transmission et au référencement des hadiths, afin de faciliter la lecture. Nous sollicitons 
l'indulgence du lecteur concernant la toute fin de l' ouvrage qui est d'une grande difficulté, et 
devant certaines incertitudes, nous avons choisi de nous abstenir de traduire trois poèmes, et 
cette omission est signalée ainsi [ . . .  ] . Puisse Allah nous accorder d'y remédier pour les 
prochaines éditions. Âmîn. 

J6 



Péchés et guérison 

Au nom d'Allah le Miséricordieux, Celui qui fait miséricorde 
Il n'y a de force et de puissance qu'en Allah le Très Haut, l'immense 

« Que disent les maîtres, les savants, les guides de la religion, qu'Allah les agrée 
tous, d'un homme souffrant d'un péché dont il sait que, s'il persiste à le commettre, 
il ruinera sa vie ici-bas et dans l'au-delà ? Cet homme cherche pourtant par tous les 
moyens à se débarrasser de ce mal, mais le désir ardent de le commettre ne cesse 
d'augmenter. Quelle est donc la solution pour s'en débarrasser ? Et par quel moyen 
y parvenir ? 

Qu'Allah fasse miséricorde à quiconque apporte son aide à une personne 
éprouvée. En effet, « Allah vient en aide à Son serviteur tant que celui-ci aide son 
frère. »1 

Renseignez-nous, qu'Allah vous récompense. » 

Le Shaykh, l'imam, le savant, le Shaykh de l'Islam, le Mufti de toutes les 
musulmans, Shams Ad-Dîn, Abû cAbdallah Muhammad, fils de Abû Bakr, 
fils de Ayyûb, l'imam de l'école de !'Amandier (Al-Jawziyyah) à Damas, 
qu'Allah l'agrée, a répondu à cette question en ces termes : 

Louange à Allah. Il a authentiquement été rapporté, d'après Abû 
Hurayrah (,;&;,) que le Prophète (�) a dit: « Il n'est pas de mal qu'Allah ait fait 
descendre, sans avoir fait descendre également son remède. »2 

Jâbir Ibn cAbd Allah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Toute 
maladie a son remède. Quand ce dernier est appliqué au mal, le malade guérit par la 
permission d'Allah. »3 

Usâmah Ibn Sharîk rapporte que le Prophète (�) a dit : « Il n'est pas de 
maladie qu'Allah ait fait descendre, sans avoir fait descendre son remède. Certains 
le connaissent, d'autres l'ignorent. »4 

Sous une autre formulation, il est dit : « Il n'est pas de maladie qu'Allah ait 
prédestinée, sans en avoir prescrit le remède, exception faite d'une seule maladie. » 

Les Compagnons demandèrent : Quelle est-elle, ô messager d'Allah ? Il 
répondit : « La vieillesse. »5 

Ces hadiths concernent les maladies spirituelles du cœur et de l'âme, les 
maladies physiques et leurs remèdes. 

1 Muslim (2699) 
2 Al-Bukhârî (5354) 
3 Muslim (2204) 
4 Ahmad (4/278) 
5 �a/1î/1 Al-Jâmic (7934) 

J7 



Péchés et guérison 
Le Prophète (�) a décrit l'ignorance comme une maladie, et le fait de 

questionner les savants, comme un remède à ce mal. Ainsi, Jâbir rapporte : 
Nous étions en voyage, et un homme parmi nous fut blessé à la tête par un 
rocher. Durant la nuit, cet homme se trouva en état d'impureté majeure suite 
à un rêve érotique. Il demanda à ses compagnons de route : « Suis-je en droit, 
dans ma situation, de pratiquer les ablutions sèches ? »  Ceux-ci répondirent : 
« Nous ne voyons pas pourquoi il te serait autorisé d'y procéder, alors que 
tu peux te laver avec de l'eau. » L'homme accomplit donc son lavage rituel à 
l'eau, [la blessure s'infecta] et il en mourut. Lorsque nous nous rendîmes 
auprès du Prophète (�), nous l' informâmes de l'incident. Il dit alors : « Ils 
l 'ont tué ! Qu 'Allah les fasse périr ! Pourquoi ne se sont-ils pas renseignés vu qu 'ils 
ignoraient la réponse à sa question ? En effet, le remède de l'ignorant est le 
questionnement. Il aurait suffi à cet homme d'accomplir les ablu tions sèches, de 
serrer un bandeau autour de sa blessure, de passer sa main dessus et de laver ensuite 
le reste de son corps. »1 

Le Prophète (�) a donc affirmé que l'ignorance est une maladie et que le 
questionnement est son remède. 

Allah (�) nous a informés que le Coran est un remède. Ainsi Il dit : 
.!,,. ,,,. J .!i bit ,,), ,,,,.,,,. ,,,,, ,. '-'T,,-,;· ...... n i J: ,...( / ·., , ;_.. ·,; � ............. ,t ...-;.i, -'{,;( ,:t:;. -s-1 i 1 1 -i 1":ii 1'.'(·· �-:r;::. .-r...­.. ,...� _s_u � ,. ��_yl> ..r -.J/J � q� ,  ,... J_y c,' LAJ  . ,... . u ':î ' . J'J 

« Si nous en avions fait un Coran en une langue autre que l'arabe, ils 
auraient dit : « Pourquoi ses versets n'ont-ils pas été exposés 
clairement ? Quoi ? Un [Coran] non-arabe et [un messager] arabe ? »  Dis : 
Pour ceux qui croient, il est un guide et une guérison. »2 

Il dit également : 
'i 
/ :,>""' '!/7' /

✓
,.,-� _ ,,,,., .,,,, ..... , �  .. ,I / >:��.,... �M .U--.J_, .. � _,Ai � �' .. _;..:.ïJ i � J-t--' _, 

« Ce que Nous révélons du Coran est une guérison et une miséricorde pour 
les croyants. »3 

L'expression « Ce que Nous révélons » englobe tout le Coran et non une 
partie seulement. En effet, tout le Coran est une guérison, comme on a pu le 
constater dans le verset précédent. Ainsi, le Coran guérit le cœur des 
maladies que sont l'ignorance, le doute et l'incertitude. Aucun des remèdes 
qu'Allah a fait descendre du ciel n'est plus complet, plus bénéfique, plus 
important et plus efficace dans la lutte contre la maladie que le Coran. 

1 H_asan jusqu'à « Il aurait suffi . . .  » �a!1Îi1 Abî Dâwûd (336) 
2 Fu�ilat v.44 
3 Al-Isrâ' v.82 



Péchés et guérison 

Il est également rapporté dans les deux recueils authentiques, d'après 
Abû Sacîd : Un groupe de compagnons du Prophète (�) en voyage firent 
halte dans un village. Ils demandèrent l'hospitalité à ses habitants, mais ces 
derniers refusèrent. Au même moment, le chef du village fut piqué par un 
scorpion. Les villageois usèrent de tous les moyens pour le soigner, sans que 
rien ne réussisse à apaiser feu de la morsure. L'un d'entre eux proposa : «  Et 
si vous vous adressiez à ces voyageurs ? Peut-être ont-ils quelque remède ? » 

Ils se rendirent donc auprès du groupe de compagnons et leur dirent : 
« Notre chef a été piqué par un scorpion. Nous avons usé de tous les moyens 
pour le soigner, mais rien n'y fait. Auriez-vous quelque remède? » Un des 
compagnons répondit : « Oui. Je pratique la Ruqyah. Mais nous vous avons 
demandé l'hospitalité et vous nous l'avez refusée. Je ne ferai donc rien, sans 
la promesse d'un salaire en cas de guérison. » Ils se mirent alors d'accord 
pour un salaire de quelques moutons en cas de rétablissement. Le 
compagnon se rendit auprès du chef du village, et récita la sourate Al-Fâtï/1.ah 
tout en crachotant sur la blessure. Le malade fut alors rétabli en un clin d' œil, 
se leva et marcha comme si de rien n'était. Les villageois remirent alors les 
moutons qu'ils avaient promis aux compagnons. L'un d'eux dit 
« Partageons ! » Mais celui qui avait pratiqué la Ruqyah répliqua : « Nous ne 
ferons rien avant d'aller voir le Prophète (�), lui faire part de ce qui est arrivé 
et de voir ce qu'il nous enjoint. » À leur retour, ils se rendirent auprès du 
Prophète (�) et lui narrèrent l'événement. Le Prophète (�) demanda au 
compagnon en question : « Comment as-tu su que sourate Al-Fâtib:ah pouvait 
Jaire office de Ruqyah ? » Il dit ensuite : « Vous avez bien fait. Partagez votre butin 
et n'oubliez pas ma part. »1 

Ce remède a donc agi sur le mal en question, au point de le faire 
disparaître complètement. La Fâtib:ah est pourtant le traitement le plus aisé à 
pratiquer. Si l'être humain traitait correctement les maladies à l'aide de la 
Fâtib:ah, il constaterait son étonnante efficacité dans la guérison. 

D'ailleurs, je me souviens être tombé gravement malade à la Mecque. Il 
n'y avait ni médecin, ni médicament. Je pris donc le parti de me soigner à 
l'aide de la FâtitJ:ah, et j'obtins d'étonnants résultats. J'indiquais ensuite ce 
traitement à toutes les personnes qui se plaignaient de maux divers, et 
beaucoup d'entre elles guérissaient rapidement. 

Il y a cependant une chose qu'il convient de préciser, à savoir que les 
formules de rappel, les versets du Coran et les invocations dont on fait usage 
dans un but de traitement et de guérison, présentent intrinsèquement des 
vertus curatives. Cependant, pour que le traitement soit efficace, la personne 

1 Al-Bukhârî (5417) et Muslirn (2201). 



Péchés et guérison 

traitée doit être préparée à le recevoir, et le soignant doit être animé d'une 
haute ambition permettant au traitement en question de développer 
pleinement son efficacité. Ainsi, si la guérison tarde à venir, c'est en raison 
de la faible ambition du soignant, ou parce que le patient n'y était pas 
préparé, ou bien en raison d'un fort obstacle empêchant le traitement de faire 
son effet. C'est d'ailleurs le cas des médicaments destinés aux maladies 
somatiques : s'ils ne font pas leur effet, c'est soit parce que le corps du patient 
n'accepte pas ce traitement, soit parce qu'un fort obstacle fait barrage à son 
efficacité. Si le corps humain s'adapte au traitement, le rétablissement sera 
proportionnel à cette adaptation. Il en va de même pour le cœur. S'il accepte 
pleinement la Ruqyah et les formules incantatoires, et si le Râqî est doté d'une 
âme ambitieuse et d'une volonté influente, tout cela aura un effet positif sur 
la lutte contre le mal traité. 

Similairement, en ce qui concerne les invocations, elles sont d'une 
efficacité sans pareille quand il s'agit d'empêcher un mal de se produire ou 
de faire en sorte qu'un bien se réalise. Néanmoins, elles peuvent ne pas se 
réaliser, soit en raison d'une faiblesse intrinsèque - comme dans le cas 
d'invocations qu'Allah n'aime pas, car elles transgressent les limites qu'il a 
imposées - soit parce que le cœur n'est que trop peu concentré durant les 
invocations, et qu'il n'est pas totalement orienté vers Allah et voué à Lui à ce 
moment. Les invocations de ce genre sont alors comparables à un arc dont la 
corde serait très détendue : les flèches décochées ne peuvent atteindre leur 
cible en raison de la faiblesse du tir. Enfin, les invocations peuvent ne pas 
être exaucées en raison d'un obstacle empêchant leur réalisation, comme la 
consommation de biens illicites, l'injustice, l'accumulation des péchés dans 
le cœur, la perpétuelle insouciance, la désinvolture et la distraction. 

Ainsi Abû Hurayrah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Invoquez 
Allah en étant convaincu qu'Il vous exaucera. Et sachez qu'Allah n'accepte pas 
l'invocation émanant d'un cœur distrait et inattentif »1 

L'invocation est donc un traitement bénéfique sensé faire disparaître le 
mal en question, mais la distraction du cœur annihile son efficacité. 
Consommer des biens illicites anéantit également la force des invocations et 
l'affaiblit. Abû Hurayrah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Ô gens ! 
Allah est bon et n'accepte que ce qui est bon. Allah a intimé aux croyants le même 
ordre que celui intimé aux Prophètes. Il a ainsi dit : 

� s;i:� � � 1 � 1µr .-<-�,, � I? �' Ç;te ,.-; ;, tJ� .,,., � .,,., . ::,. � - -

1 �a/1Îl1 At-Tirmidhî (3479) 

Z6 



Péchés et guérison 
« Ô Messagers ! Mangez de ce qui est permis et faites le bien. Car Je sais 

parfaitement ce que vous faites. »1 

.t--:;;:'" � .-<·i; · l 'IL Î � " \� -�::d, 1�:-.g ("'""""_).J � · ::. � � '.J-4 . ,  "+:: -
« Ô vous les croyants ! Mangez des nourritures licites que Nous vous 

avons attribuées. »2 

Le Prophète mentionna ensuite le cas d'un homme engagé dans un long 
voyage, les cheveux hirsutes, le corps poussiéreux, les mains levées au ciel, 
invoquant Allah en ces termes : « Ô Seigneur ! Ô Seigneur ! » Cependant, son 
alimentation est illicite, sa boisson est illicite, ses vêtements sont illicites, et il 
ne se nourrit que de biens illicites. Comment donc pourrait-il être exaucé ? »3 

cAbd Allah, le fils de l'Imâm Ahmad, rapporte dans Az-Zuhd d'après son 
père : « Une calamité toucha les Enfants d'Israël. Ils se rendirent [ dans le 
désert pour prier Allah]. Allah (�) enjoignit alors à leur prophète d'informer 
son peuple de la chose suivante : « Vous vous rendez dans le désert alors que 
vos corps sont impurs. Ces mains, que vous levez vers Moi pour M'invoquer, 
ont injustement fait couler le sang et rempli vos demeures de biens illicites. 
Est-ce maintenant que vous M'implorez, alors que Ma colère contre vous a 
atteint son paroxysme ? Or, vos supplications ne feront que vous éloigner de 
Moi ! »4 

Abû Dharr a dit : «  Suffit d'invocation dans la bonté, ce qui suffit comme 
sel dans le plat. »s 

1 - L'invocation est un remède 

L'invocation est un remède des plus bénéfiques. Elle est l'ennemi du 
mal : elle le repousse, lutte contre lui, l'empêche, le fait disparaître ou 
l'amenuise, et elle est l'arme du croyant. cAlî Ibn Abî Iâlib (�) rapporte que 
le Messager d'Allah (ci) a dit : «  L'invocation est l'arme du croyant, le pivot de la 
religion, et la lumière des cieux et de la terre. »6 

L'invocation agit de trois manières face au mal : Si elle est plus forte que 
le mal, elle le repousse. Si elle est plus faible que le mal, celui-ci domine, 
atteint le serviteur, mais l'invocation peut l'atténuer, même si elle est faible. 
Et s'ils sont de force égale, ils s'empêchent l'un l'autre. 

1 Al-Mu'minûn v.51. 
2 Al-Baqarah v.172. 
3 Muslim (1015). 
4 Az-Zuhd (1/176), la chaîne de transmission comporte une faiblesse. 
s Az-Zuhd (2/77). 
6 Ad-Q_acîfah (179), la chaîne de transmission du hadith est faible. 

2J 



Péchés et guérison 
cÂ'ishah (•) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit: « La précaution 

n 'empêche pas la prédestination. L 'invocation est utile face à ce qui survient et ce 
qui ne se survient pas. Le mal peut descendre, voir l 'invocation venir à sa rencontre, 
et qu'ils s'entrechoquent jusqu'au Jour de la Résurrection. »1 

Ibn cUmar (4'é>) rapporte que le Messager d'Allah �) a dit : « L'invocation 
est utile face à ce qui survient et ce qui ne se survient pas, alors invoquez, ô serviteurs 
d 'Allah ! »2 

Thawbân (4) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Rien ne repousse la 
prédestination si ce n 'est l 'invocation ; rien ne prolonge l 'existence si ce n 'est la 
bonté ; et on peut être privé de richesses en raison d'un péché qu'on commet. »3 

2 - L'insistance dans l'invocation 

L'insistance dans l'invocation compte parmi les meilleurs remèdes. 
Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (:i) a dit : « Celui qui ne 
demande pas Allah, Il se courrouce contre lui. »4 

Anas (4) rapporte que le Prophète (�) a dit « Ne faiblissez pas dans 
l'invocation, car personne ne périt en invoquant. »5 

Al-Awzâcî rapporte d'après Az-Zuhrî, d'après cUrwah, d'après cÂ'ishah 
(•) que le Messager d'Allah (�) a dit : « Allah aime ceux qui insistent dans 
l'invocation. »6 

Dans Az-Zuhd, l'imam Ahmad rapporte d'après Qatâdah que Muwarriq 
a dit : «  Je n'ai trouvé comme exemple pour illustrer la situation du croyant 
que celui d'un homme sur un bout de bois au milieu des flots qui invoque: 
« Seigneur ! Seigneur ! » afin qu'Allah le sauve. »7 

1 �a!§!:! Al-Jâmic (6/241), Hasan sans la mention de la confrontation qui comporte une faiblesse. 
2 �af1îf1 Al-Jâmic (3409). 
3 �af1îf1 Al-Jâmic (7687) Hasan sans la mention de la privation de subsistance qui comporte une 
faiblesse. 
4 �af1îf1 Al-Jâmi' (2418). 
5 Ad-Q.a'îfah (179), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
6 Q.a'îf Al-Jâmi' (1710) le hadith est inventé. Ce qui est authentique est qu'il s'agit d'une parole 
attribuée à Al-Awzâcî qui dit : « La meilleure des invocations consiste à insister et implorer 
Allah. », ainsi que l'a rapporté Al-cUqaylî (4/452). 
7 Az-Zuhd (2/273). 

22 



Péchés et guérison 

3 - L'empressement concernant l'exaucement 

Parmi les erreurs qui empêchent tout effet de l'invocation figure 
l'empressement, le fait de trouver long l'exaucement, si bien qu'on se désole 
et qu'on renonce à l'invocation. Celui qui agit ainsi est comparable à celui 
qui sème ou plante, entretient, irrigue, et qui, trouvant long la pousse et la 
récolte, délaisse et néglige ce qu'il a semé. 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « On 
exauce celui qui invoque, tant qu'il ne se presse pas et dit : j'ai invoqué mais on ne 
m'a pas exaucé. »1 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « On exauce le 
serviteur tant qu'il n'invoque pas pour un péché ou une rupture des liens de parenté, 
et tant qu'il ne se presse pas. - Ô Messager d'Allah ! Qu'est-ce que 
l'empressement? - Cela consiste à ce qu'il dise : « J'ai invoqué et invoqué, mais je 
n'ai pas constaté qu'on m'ait exaucé. » À ce moment, il se désole et renonce à 
l'invocation. »2 

Anas (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit: « L'homme ne cesse 
d'être dans le bien, tant qu'il ne s'empresse pas. - Ô Messager d'Allah ! Comment 
s' empresse-t-il? - Il dit : j'ai invoqué mon Seigneur, mais Il ne m'a pas exaucé. »3 

4 - Les temps d'exaucement 

Si on joint à l'invocation, la concentration et l'orientation totale du cœur 
vers l'objectif, et que cela correspond à un des six temps que sont : le dernier 
tiers de la nuit, au moment de l'appel à la prière, entre l'appel (al-adhân) et 
l'accomplissement de la prière (al-iqâmah), après les prières obligatoires, au 
moment où l'imam monte sur la chaire le vendredi jusqu'à ce que la prière 
soit accomplie, et la dernière heure après la prière du cA�r. Si, à ces moments, 
le cœur est empli de recueillement, et qu'on se met complètement entre les 
mains du Seigneur, avec humilité, imploration, aménité, en orientant son 
cœur [vers Allah], en état de pureté rituelle, en levant les mains vers Allah, 
et en débutant par des louanges et éloges adressés à Allah ; puis qu'on fait 
suivre cela de demandes d'éloges sur Muhammad, Son serviteur et Messager 
(�) ; puis qu'on s'introduit auprès d'Allah (�), qu'on insiste auprès de Lui 
dans la demande, qu'on Le flatte, et qu'on L'invoque avec espoir et crainte ; 
qu'on cherche l'intercession à travers Ses Noms, Ses Attributs, et Son Unicité, 

1 Al-Bukhârî (5981). 
2 Muslim (2735). 
3 Ahmad (3/193). 

ZJ 



Péchés et guérison 

et qu'on présente en toute sincérité son invocation ; cette invocation sera 
sûrement acceptée, surtout si cela correspond aux invocations dont le 
Prophète (�) a informé qu'elles étaient source d'exaucement, ou qu'elles 
comportaient le Nom suprême d'Allah (�) . 

Parmi celles-ci, ce qu'on rapporte dans As-Sunan, d'après c Abd Allah Ibn 
Buraydah, d'après son père, que le Messager d'Allah (�) entendit un homme 
dire : « Ô Allah, je Te demande, par le fait que j'atteste que Tu es Allah, nulle 
divinité digne d'adoration en dehors de Toi, l'Unique, Celui qui se dispense 
de toute chose, Celui qui n'a jamais enfanté et n'a pas été enfanté, et qui n'a 
aucun semblable. » et il dit : « Il a invoqué Allah par Son Nom Suprême, par 
lequel Il accorde si on Lui demande par lui, et exauce si on L'invoque par lui. »1 et 
sous une formulation : « Tu as invoqué Allah par Son Nom Suprême » 

On rapporte également d' Anas Ibn Mâlik (•) qu'il était assis avec le 
Messager d'Allah (�) alors qu'un homme accomplissait la prière. Puis, celui­
ci invoqua en disant : « Ô Allah, je Te demande par le fait que la louange 
T'appartienne, nulle divinité digne d'adoration en dehors de Toi, Tu es le 
Bienfaiteur, Créateur des cieux et de la terre, ô Digne de glorification et de 
munificence, ô Toi le Vivant, le Souverain absolu. » Le Prophète (1i) dit : «  Il 
a invoqué Allah par Son Nom Suprême, par lequel Il accorde si on Lui demande par 
lui, et exauce si on L'invoque par lui. »2 

Asmâ' Bint Yazîd (�) rapporte que le Prophète (1i) a dit : « Le Nom 
Suprême d'Allah se trouve dans ces deux versets : 

� .,,, ,,, .> / "' ,,,,,,> -: ,,,,,.,,,. _ ,: ;  ,,,, J> ' -�>.J � �l � l yi  �� �� � �� :dl/4� 
« Et votre divinité est une divinité unique. Pas de divinité digne 

d'adoration en dehors de Lui, le Miséricordieux, Celui qui fait miséricorde. »3 

et au début de sourate Âl cJmrân 

0 �î z;;sr_;;. --il �l �Ziî 0 ;J1 
« Ali/, Lâm, Mîm. Allah ! Pas de divinité digne d'adoration en dehors de 

Lui, le Vivant, le Souverain absolu. »4 5 

1 �a!1Îb. At-Targhîb (1650). 
2 �ab.î!J. An-Nasâ'î (1299). 
3 Al-Baqarah v.163. 
4 Âl cJmrân v.1-2. 
s �ab.îb. Al-Jâmi< (979). 

Z4 



Péchés et guérison 
Abû Hurayrah, Anas Ibn Mâlik et Rabîcah Ibn cÂmir (�) rapportent que 

le Messager d'Allah (?i) a dit : « Insistez à dire : ô Digne de glorification et de 
munificence ! »1 c'est-à-dire attachez-vous à cette formulation, et prononcez­
la continuellement. 

Abû Hurayrah (�) rapporte : «  Lorsqu'une chose préoccupait le Prophète (?i), 
il levait la tête vers le ciel, et lorsqu'il invoquait, il disait : ô Toi le Vivant, le 
Souverain absolu ! »2 

Anas Ibn Mâlik (�) rapporte : « Lorsqu'une chose devenait difficile au 
Prophète (?i), il disait : ô Toi le Vivant, le Souverain absolu ! Je cherche secours 
auprès de Ta miséricorde. »3 

Abû Umâmah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : «  Le Nom Suprême 
d'Allah se trouve dans trois sourates du Coran : Al-Baqarah, Âl c[mrân, et Ia-Ha. »4 

Al-Qâsim dit : « Je l'ai cherché, et il s' agit de : le Vivant, le Souverain absolu » 

Sacd Ibn Abî Waqqâ� (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : 
« L'invocation de Dhû-n-Nûn (Yûnus), lorsqu'il invoqua Allah depuis les entrailles 
de la baleine, était : « Il n'y a de divinité digne d'adoration que Toi ! Gloire à Toi, 
j'étais du nombre des injustes. » Pas un musulman n'invoque ainsi sans qu'Allah 
ne l'exauce. »s 

Sacd (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Voulez-vous que je vous 
informe de ce qui, lorsqu'un mal frappe l'un de vous, et qu'il invoque par ceci, Allah 
le délivre de son affliction ? »6 Voulant signifier ainsi l'invocation de Yûnus. 

Il rapporte également que le Prophète (?i) a dit : «  Voulez-vous que je vous 
indique le Nom Suprême d'Allah ? Il s'agit de l'invocation de Yûnus. - Ô Messager 
d'Allah ! Yûnus avait-il une particularité ? - N'as-tu pas entendu la Parole 
d'Allah (�) 

0 ,,,,. �-> ... , -� ./.11."'.':%- _;_j.l

"-

.. ,,,. ... , / > / .�< ,, }� ( :;: ;;1;-: . ,.,--_ ". � • , >r "--> �!.û ' . . � Al • -
..._:_...,_� i...:,>- ,,,, � ,... � - .J '  . .  

« Nous l'avons exaucé et sauvé de son angoisse. C'est ainsi que Nous 
sauvons les croyants »7 

1 [ial:!.îl:!. Al-Jâmic (1250). 
2 Q_acîf Al-Jâmic (4356) la chaîne de transrrùssion du hadith est très faible. 
3 Al-Kalim At-Tayyib (119). 4 [ial:!.îl:!. Al-Jâmi' (979) . 
5 [ial:!.îl:!. Al-Jâmic (3383). 
6 [ial:!.îl:!. Al-Jâmic (3383). 7 Al-Anbiyâ', v.88. 

Z5 



Péchés et guérison 

Ainsi, tout musulman qui prononce cette invocation quarante fois pendant sa 
maladie puis en décède malgré tout, on lui accorde la récompense du martyr ; et s'il 
guérit, on lui pardonne ses péchés. »1 

Ibn cAbbâs (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) disait dans la 
détresse : « Point de divinité digne d'adoration qu'Allah, ['Immense, ['Indulgent. 
Point de divinité digne d'adoration qu'Allah, le Seigneur du Trône immense. Point 
de divinité digne d'adoration qu'Allah, le Seigneur des cieux, le Seigneur de la terre, 
le Seigneur du noble Trône »2 

cAlî Ibn Alî Iâlib (�) rapporte: « Le Messager d'Allah (�) m'a appris à 
dire, lorsque j'étais frappé par une affliction : Point de divinité digne d'adoration 
qu'Allah, l'Indulgent, le Magnanime. Gloire et pureté à Lui. Que s'étende la 
bénédiction du Seigneur du Trône immense. Louange à Allah le Seigneur des 
mondes. »3 

cAbd Allah Ibn Mascûd (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : 
« Personne n'est frappé par les soucis ou la tristesse et ne dit : « Ô Allah ! Je suis 
Ton serviteur, fils de Ton serviteur, fils de Ta servante. Mon toupet est dans Ta 
main. Ton jugement à mon sujet s'accomplit. Ton décret me concernant n'est que 
justice. Je Te demande - par tous les noms qui T'appartiennent, par lesquels Tu t'es 
nommé, ou que Tu as révélés dans Ton livre, ou que Tu as enseignés à une de Tes 
créatures, ou que Tu as gardés pour Toi dans la science de l'invisible - de Jaire que 
le Coran soit une ondée pour mon cœur et une lumière pour ma poitrine, qu'il dissipe 
ma tristesse et Jasse disparaître mes soucis. » sans qu'Allah ne dissipe ses soucis et 
sa tristesse, et ne les remplace par de la joie. - Ô Messager d'Allah ! Devons-nous 
l'apprendre ? - Bien entendu, il convient à toute personne qui l'entend de 
l'apprendre. »4 

Ibn Mascûd (�) a dit: « Pas un prophète n'a été frappé d'affliction sans 
qu'il n'ait cherché secours dans la célébration de la gloire d'Allah. » 

Ibn Abî Ad-Dunyâ mentionna dans le livre Al-Mustajâbûn5, d'après Al­
Hasan, que [Anas Ibn Mâlik] a dit: « Un An�âr parmi les Compagnons du 
Prophète (�), nommé Abû Miclaq, commerçait en tout lieu avec ses biens et 
ceux d'autrui, et il était dévot et pieux. Un jour, il sortit, un brigand le 
rencontra, l'arme à la main, et il lui dit : « Pose ce que tu as, car je vais te tuer 
- Que veux-tu à ma vie ? Tu cherches l'argent. - L'argent est à moi, mais je 
veux ta vie. - Si tu refuses [de me laisser la vie sauve] , laisse-moi accomplir 

1 Ad-Qa<îfah (5019) la chaîne de transmission du hadith est très faible. 
2 Al-Bukhârî (5985) et Muslim (2730). 
3 �ab.îb. Al-Mawârid (2371) 
4 As-�ab.îb.ah (198) 
s Au numéro 23, mais la chaîne de transmission de ce récit est faible. 

26 



Péchés et guérison 

quatre unités de prière. - Prie autant que tu veux. » Il accomplit ses ablutions, 
puis quatre unités de prière, et il dit lors de sa dernière prosternation: « Ô 
Toi l' Affectueux ! Ô Toi le Détenteur du Trône Sublime ! Ô Toi qui fais ce 
que Tu veux ! Je Te demande, par Ta puissance qui ne peut être vaincue, Ton 
royaume qui ne peut être pris, Ta lumière qui remplit les piliers de Ton 
Trône, de me protéger du mal de ce brigand ! Ô Sauveur, sauve-moi - par 
trois fois. » Surgit alors un cavalier, une lance à la main, posée entre les deux 
oreilles de son cheval. Lorsque le brigand l'aperçut, il se tourna vers lui, et le 
cavalier le frappa et le tua. Puis il se tourna vers l'homme et lui dit : « Lève­
toi ! - Que mon père et ma mère soient donnés en rançon pour toi, qui es­
tu ? Allah m'a secouru à travers toi aujourd'hui. - Je suis un ange du 
quatrième ciel. À ta première invocation, j'ai entendu les portes du ciel 
claquer ; puis à ta deuxième invocation, j'ai entendu un tumulte des gens du 
ciel ; puis, à ta troisième invocation, on m'a dit: « C'est là l'invocation d'un 
homme affligé » J'ai alors demandé à Allah de me permettre de le tuer. » Al­
Hasan dit : « Quiconque effectue ses ablutions, accomplit quatre unités, et 
adresse cette invocation, on l'exauce, qu'il soit affligé ou non. » 

5 - Parmi les secrets de l'invocation 

On remarque très souvent que des gens ont invoqué et qu'on les a 
exaucés. Étaient liés à cette invocation, le besoin de celui qui la prononce, son 
orientation totale vers Allah, une bonne action antérieure grâce à laquelle 
Allah exauce son invocation, par reconnaissance envers sa bonne action, que 
l'invocation corresponde à un temps d'exaucement, ou d'autres choses 
encore. Ainsi, l'invocation est exaucée, et certains peuvent penser que le 
secret réside dans la formulation de cette invocation, c'est pourquoi ils 
l'adoptent, mais dénuée de tout ce qui y était associé. À l'image de celui qui 
prend un médicament bénéfique, au moment opportun, et de manière 
correcte, et qui en tire profit ; et qu'ensuite un autre pense que la simple 
consommation de ce médicament suffit. Il fera erreur en cela, et c'est une 
chose qui induit en erreur nombre de personnes. À l'exemple également de 
celui qui, par nécessité, invoque auprès d'une tombe et se voit exaucé, et 
qu'ensuite l'ignorant pense que le secret réside dans la tombe. Il ne sait pas 
que le secret réside dans la nécessité et la sincérité du recours à Allah. Et si 
cela se passe dans l'une des maisons d'Allah, cela est meilleur et plus aimé 
d'Allah. 

27 



Péchés et guérison 

6 - L'invocation est une arme 

Les invocations et formules de recherche de secours sont semblables à 
une arme, et l'arme dépend de celui qui l'utilise et non uniquement de son 
efficacité. Si l' arme est parfaite, que le bras qui le tient est fort, et qu'il n'existe 
aucun obstacle, elle touchera l'ennemi. Mais si l'une de ces trois choses 
manque, l'effet escompté ne sera pas atteint. Ainsi, si l' invocation n'est pas 
intrinsèquement bonne, si celui qui invoque ne lie pas son cœur à sa langue 
au moment de l'invocation, ou qu'il existe un obstacle à l'exaucement, le 
résultat escompté ne surviendra pas. 

7 - L'invocation et la prédestination 

Il est une question connue qui est : si la chose pour laquelle on invoque 
est prédestinée, elle surviendra nécessairement, que le serviteur invoque 
pour cela ou non ; et si elle n'est pas prédestinée, elle ne surviendra pas, que 
le serviteur le demande ou non. 

Certains ont pensé que cette question était valide, et ils ont délaissé 
l' invocation en disant qu'elle n'était d'aucune utilité ! En plus de leur excès 
d'ignorance et d'égarement, ils se contredisent, car l'étude attentive de leur 
voie implique de cesser toute cause. On peut répondre à l'un d'eux : si la 
satiété t'a été prédestinée et doit nécessairement survenir, que tu manges ou 
non ; et si elle ne t'est pas prédestinée, elle ne surviendra pas, que tu manges 
ou non. Si on t' a prédestiné d'avoir un enfant, il viendra nécessairement, que 
tu aies un rapport charnel avec ton épouse et ta servante ou non ; et si on ne 
te l'a pas prédestinée, il ne viendra pas ; il n'est donc aucunement nécessaire 
de se marier ou de prendre des esclaves. Et ainsi de suite. Un homme sensé 
ou un être humain peut-il dire une telle chose ? Plus encore, les animaux, par 
nature, mettent en œuvre les moyens qui assureront leur subsistance et leur 
survie ; les animaux sont donc plus sensés que ceux qui sont tel le bétail, 
voire plus égarés encore. 

D'autres ont été plus rusés et ont dit : La pratique de l' invocation est une 
pure adoration pour laquelle Allah récompense celui qui invoque, sans que 
cela ait quelque conséquence sur ce que l'on recherche. Il n'existe aucune 
distinction pour ces finauds entre le fait d'invoquer et celui de s' en abstenir 
par le cœur et la langue, dans la survenue de ce qui est recherché. Pour eux, 
l' invocation est strictement semblable au silence. 



Péchés et guérison 

D'autres encore ont été plus rusés encore et ont dit : l'invocation est un 
simple signe qu'Allah a établi pour satisfaire aux besoins. Ainsi, lorsqu'Allah 
accorde à quelqu'un d'invoquer, c'est là un signe pour lui qu'on a répondu 
à son besoin. Cela est semblable au fait de voir un nuage noir et froid en 
hiver, cela indique qu'il pleuvra. Ils disent : il en est de même pour la relation 
entre les actes d'adoration et la récompense, ou la relation entre la mécréance 
et les péchés et le châtiment, ce ne sont que de simples signes qui indiquent 
la récompense ou le châtiment, et non que ce sont des causes. Et ainsi de suite 
pour eux, dans la relation entre la brisure et la casse, la brûlure et la 
combustion, l'assassinat et la mort, rien de cela n'est une cause, et il n'existe 
aucun lien entre la chose et ce qu'elle implique, si ce n'est une simple 
conjonction, et non un rapport de cause à conséquence ! Ils s'opposent en 
cela aux sens et à la raison, à la Législation et à la saine nature, ainsi qu'à tous 
les groupes d'hommes sensés qui se rient d'eux pour cela. 

Ce qui est correct est qu'il existe une troisième possibilité, autre que 
celles mentionnées par celui qui interroge, et qui est que la chose prédestinée 
l'a été au travers de causes, parmi lesquelles figure l'invocation. La chose 
n'est donc pas prédestinée sans causes, mais au travers de causes, et lorsque 
le serviteur met en œuvre cette cause, la chose prédestinée survient ; et s'il 
ne met pas en œuvre cette cause, la chose reste néant. Ainsi, de la même 
manière que la satiété est prédestinée au travers de la nourriture et de la 
boisson, l'enfant au moyen du rapport charnel, la récolte au travers de la 
semence, la mort des animaux par le sacrifice, l'entrée au Paradis ou en Enfer 
est prédestinée au travers d' œuvres. Telle est la vérité sur cette question, et 
c'est ce dont celui qui interroge a été privé 

L'invocation compte donc parmi les moyens les plus puissants ; et si la 
survenue de ce qui est demandé est prédestinée à travers l'invocation, il n'est 
pas juste de dire que l'invocation n'est d'aucune utilité. De même, qu'on ne 
peut pas dire qu'il n'est d'aucune utilité de manger, boire, ou d'accomplir 
tout mouvement ou acte. Aucune cause n'est plus utile que l'invocation, et 
rien ne permet mieux de parvenir à ce qui est recherché. 

Puisque les Compagnons (�) étaient les hommes les plus savants de la 
Communauté concernant Allah et Son Messager (:1), et les plus versés dans 
sa religion, ils connaissaient mieux que tout autre ce moyen, ses conditions 
et la bienséance qui convient. cUmar Ibn Al-Kha_!!âb (�) cherchait secours au 
travers de l'invocation contre ses ennemis, elle était la plus grande de ses 
armées, et il disait à ses compagnons : « La victoire ne vient pas du grand 
nombre, mais la victoire vient du ciel. » Et il disait : « Je ne me soucie pas de 
l'exaucement, mais je me soucie de l'invocation. Lorsqu'on vous inspire 



Péchés et guérison 

d'adresser une invocation, l'exaucement l'accompagne. » Un poète s'inspira 
de ce sens et dit en vers : 

Si Tu ne voulais pas que je parvienne à ce que j'espère et demande 
Des largesses que Tu possèdes, Tu ne m'aurais pas habitué à demander 

Ainsi, celui auquel on inspire d'invoquer, on aura voulu l'exaucer, car 
Allah (�) dit : 

C 

��Z}y� 
« Invoquez-Moi, et Je vous exaucerai »1 

��� \�� fl�I �_;;� 1 :.J �;:, �� � l>�� �t:::: l�lJ 
« Et si Mes serviteurs t'interrogent sur Moi, alors Je suis tout proche : Je 

réponds à l'appel de celui qui M'invoque. »2 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : «  Celui qui 
ne demande pas Allah, Il se courrouce contre lui. »3 Cela montre que la 
satisfaction d'Allah réside dans le fait de L'invoquer et de Lui obéir ; et 
lorsque le Seigneur est satisfait, tout bien repose dans Son agrément, de 
même que tout malheur et fléau réside dans le fait de Le courroucer et Lui 
désobéir. 

Dans Az-Zuhd, l'imam Ahmad mentionna le récit suivant : « Je suis Allah, 
il n'y a de divinité digne d'adoration que Moi. Si Je suis satisfait, Je bénis, et 
Ma bénédiction n'a pas de limite. Si je me courrouce, Je maudis, et Ma 
malédiction parvient jusqu'au septième enfant. »4 

La raison, les Textes, la saine nature, et l'expérience des communautés, 
quelles que soient leur ethnie et leur religion, montrent que le fait de se 
rapprocher du Seigneur de l'univers, de rechercher Sa satisfaction, et de faire 
preuve de bienfaisance envers Ses créatures comptent parmi les plus grands 
moyens d'obtenir tout bien ; alors que leurs opposés comptent parmi les plus 
grandes causes de tout mal. On n'a pas obtenu de bienfaits d'Allah, et on n'a 
pas repoussé Son courroux par une chose meilleure que le fait de Lui obéir, 
de se rapprocher de Lui, et se faire preuve de bienfaisance envers Ses 
créatures. 

Allah (�) a lié dans Son Livre la survenue du bien et du mal, en ce bas­
monde et dans l'au-delà, à l'accomplissement d'œuvres, à la manière de la 
rétribution liée au respect d'une condition, d'un effet lié à un motif, d'une 

1 Ghâftr, v.60. 
2 Al-Baqarah, v.186. 
3 �a/1î/1 Al-Jâmic (2418). 
4 C'est un récit des Gens du Livre et non un hadith. 



Péchés et guérison 
conséquence liée à une cause. On trouve cela en plus de mille endroits dans 
le Coran. Parfois, la rétribution est liée à la Loi universelle, et l'Ordre 
religieux d'une manière adéquate, comme dans la Parole d'Allah (�) : 

� ,,.,..-- ,,,., �.,.,,,,, .. • > �"'.>i ,.,.,. > �,,,, , >> ,,,., .,,,., . ,,,,,,,. -:;,,,.,,,, 
"g/ � o.)J: \ji_,i r- 1.:.\i J.:.&,� L:; ,y, � LJ,;  

« Puis, lorsqu'ils se rebellèrent et refusèrent (par orgueil) d'abandonner 
ce qui leur avait été interdit, Nous leur dîmes : Soyez des singes abjects. »1 

Q � r�::;__::r1; H:� (:�-;-;1 G_,1 �.1; T� 1� 
« Puis lorsqu'ils Nous mirent en colère, Nous Nous vengeâmes d'eux et 

les noyâmes tous »2 

lô � J> � -! ..... '""\" ""1 / - � 0. (---r,--- r.:-.,,.,, 1: ,� ·, 1;:. t:;1:' �� 1 -::'  tf' � 1,..-:;'1, .... '©' >:":;--« ...ui., � � ·� . i.....;. --1.?. -�' 19 .U�\.....J 'J '-'�l,..:..J I_) 

« Le voleur et la voleuse, coupez-leur la main, en punition de ce qu'ils ont 
acquis, et comme châtiment de la part d'Allah. Et Allah est Puissant et 
Sage»3 

��\ /.� L-jj\/ , ... ,,a ,,;j\/ , > ,,,,., >� �
,,,, 

, ... ,: ��)\' �. �;atî" 
- / �� � / / !.) � _»...! - / / '.J / !,. !.J • / !,. !.) 

0 1: _��Ç.t���=r1�1� .;.,�0ut 
« Les soumis et soumises, croyants et croyantes, obéissants et 

obéissantes, loyaux et loyales, ceux et celles qui endurent, se montrent 
humbles, donnent l'aumône, jeûnent, préservent leur chasteté et mentionnent 
souvent Allah : à tous Allah a préparé un pardon et une immense 
récompense. »4 

Et les exemples similaires sont très nombreux. D'autres fois, Allah (�) lie 
cela à la manière de la condition et de la rétribution, comme dans Sa Parole 

a.�· , ,, • • ,,,,, �
> / .,,  • .> 

✓
�- ✓ > -' {--- •> �

> � .,, ,,, / J . , �  .... ,_, ,,, ,, /.·.1J ;-'t..:-
..4.A) � .  ·G..:..:., r � · c. . i_, GÜ � 1 -':,, �\ \ � 01 \ .o.J 1 �  �.:U \ 1 ' G  

J;;::r,, ,,,, � ,., .. J � �- ,.. ✓- .. ,,,, "t":. -

« Ô vous les croyants ! Si vous craignez Allah, Il vous accordera la 
faculté de discerner [ entre le bien et le mal], effacera vos péchés et vous 
pardonnera »s 

1 Al-A<râf, v.166. 
2 Az-Zukhruf, v.55. 
3 Al-Mâ'idah, v.38. 4 Al-A/1zâb, v.35. 
s Al-Anfâl, v.29. 

JJ 



Péchés et guérison 

0:JjlÎ j .�;!' 1� � , �11 t�-ç- ;__;i�IÎ l " ôî" i "G · � ,,. / , r''-''_»f '_r-' J' � J � J � ù" 
« Mais s'ils se repentent, accomplissent la prière et acquittent la Zakat, 

ils seront vos frères en religion »1 

0 1'�// -
✓ 

-' "•" t., �- Ô-' '(; ' > " " •-' -::
✓
, ✓  19� :1.; �l µ,.,r'I IJ'"' �l} '.J 

« S'ils avaient suivi le droit chemin, Nous les aurions abreuvés d'une eau 
abondante »2 

Parfois, Allah utilise la lettre (J) qui introduit le but, comme dans Sa 
Parole : 

�\iîi 'Î � ✓ -y;_:é::( Ld\; i/�Jj .,_ . �J ..?- _!,) / ✓ - � -✓ 

« Afin qu'ils méditent sur Ses versets et que les doués d'intelligence 
réfléchissent »3 

Î-" � .t.t: j ,. :11 5 Y--" 81 "\;: ..T" "-! i �. L,1 � � !Y"J 'Y-;:J � (J" � !Y� 

« Afin que vous soyez témoins contre les gens, comme le Messager sera 
témoin contre vous »4 

D'autres fois, c'est la locution (...,f) qui introduit également le but qui est 
usitée, comme dans la Parole d'Allah (�) 

�� ;ç/110:/��0.t 15 
« Afin qu'il ne reste pas seulement parmi les riches d'entre vous »5 

D'autres fois encore, c'est la lettre (y) qui indique la conséquence qui est 
usitée, comme dans la Parole d'Allah (�) 

� •t • " -::: ,.,,. ".'11 ✓ ...u 1 ..::,...0 ...\! l4..I IJ.u'� ,,,. .,.  :,,, ., 

« Cela, à cause de vos actions et péchés antérieurs »6 

�_;t ·:. �k'L:... �;:--'�� -h_ -� .uil J .... 1 
;. ;.. .. ....,,. �V ..,. !;. 

« C'est vers Allah que vous retournerez tous, et Il vous informera alors 
de ce que vous faisiez »7 

1 At-Tawbah, v.11. 
2 Al-Jinn, v.16. 
3 �âd, v.29. 
4 Al-Baqarah, v.143. 
s Al-Hashr, v.7. 
6 Âl cJmrân, v.182. 
7 Al-Mâ'idah, v.105. 



Péchés et guérison 

�s --. _ 0-· � i��-\::,. (;.i� �, -: ·--s� cil� � � � ;,. • • N  � _..Y _. '.J 

« Ainsi accordons-Nous à certains injustes l'autorité sur d'autres, à 
cause de ce qu'ils ont acquis »1 

";;

# 

.. ..  / �> • - 1 >it >-:"t. 
/ .. 1 1-: • , • • • /§ 11 ,• ;.Il �� 0_, - .,, r+' ;.. �.) 

« Ceci pour n'avoir pas cru aux signes d'Allah »2 

D'autres fois, c'est un complément circonstanciel de but (�':J Jyui.o), 
apparent ou éludé, qui est usité, comme dans la Parole d'Allah (�) 

" L--:>-: ,,: �  • ..- .  � ,, -. -,i;�.( " .. .... ... ,,, ,,.......::,--•"'1" k» �.,-: k•,,>-- ,�. >  ,, �� i:-�.-C! I � \  \ •-� • 1 A 1 • • • • • üÛI •-- • \j • • \9 ,. "' �  ù "- � U_,..,.....J � .. V-� , J- ,.. ,:; • ù'-

�;�Î \� 61J�l 
« Et à défaut de deux hommes, un homme et deux femmes parmi celles que 

vous agréez comme témoins, de sorte que si l'une d'elles s'égare, l'autre 
puisse lui rappeler »3 

-:,1 � \;_ ( _. • -- ,-:� - '�\ �:
--0ÎÎ h/ '11 1 �,: i � � � � UV ' . ,. i.Y. '.Y.JAl -....:....,1 

« Afin que vous ne disiez point, au Jour de la Résurrection : Vraiment, 
nous n'y avons pas fait attention »4 

« Afin que vous ne disiez point : On n'a fait descendre le Livre que sur 
deux communautés avant nous »s 

C'est-à-dire par aversion du fait que vous puissiez dire ceci. 
D'autres fois encore, c'est la lettre (.J) qui indique la conséquence qui est 

usitée, comme dans la Parole d'Allah (�) 
0 �� M-I� �� �5� f.i..:� ��� ,,.: :;ill 

« Mais ils le traitèrent de menteur et la tuèrent. Leur Seigneur les 
détruisit donc pour leur péché et étendit Son châtiment sur tous »6 

1 Al-Ancâm, v.129. 
2 Âl cJmrân, v.112. 
3 Al-Baqarah, v.282. 
4 A/-Acrâf, v.172. 
s Al-Ancâm, v.156. 
6 As-Shams, v.14. 



Péchés et guérison 

0 ? :: f / •/t ,> ,,,,,,, ✓.
:
,... / > / ,

,.
.,,. ,,,.,,, �,.'.) ôj.;. r".1;..1,.ri_; J_,...) � 

« Ils désobéirent au messager de leur Seigneur. Allah les saisit donc d'une 
façon extrêmement violente »1 

� ,:- ,
✓,; •>i{ ,,,-: i �� �>� � �  � � � 

« Ils les traitèrent tous deux de menteurs et furent anéantis »
2 

Et d'autres versets semblables. 

D'autres fois, c'est la particule (\.l.) qui indique la récompense qui est 
usitée, comme dans la Parole d'Allah (�) 

Q � �:;5� _;�:� 1-::�-:-;\ G_,1 -;, 1; T: 1; 
« Puis lorsqu'ils Nous mirent en colère, Nous Nous vengeâmes d'eux et 

les noyâmes tous »3 

D'autres fois encore, c'est ( i1) et ses dérivés qui sont usités, comme dans 
la Parole d'Allah (�) : 

- r·< iÎ · ,,,,,,- > ,,,,> fb . ,,.-::, y J::--'"'<-' � �y -r � � � 
« Ils s'empressaient de faire le bien »

4 

Et en mentionnant leurs opposés 
/ ..... ,.._; . ..  ,,,,..,,,, .... / / / / •> / ....... � · 1 ', .- . ü . ·- 1 ·� -.... � , � �f ,_,,..,, îî � rt'"'-

« C'étaient des gens mauvais. Nous les avons tous noyés »
5 

Parfois, c'est la particule ('l_,J) qui indique le lien entre ce qui précède et ce 
qui suit, qui est usitée, comme dans la Parole d'Allah (�) : 

fÔ>i ,.. .>,.. > / 1,,.. ,.. n J'Ôt ,.. > o  ,.. !.? >:;",-✓ ✓, 
� <J� ,t; Jlz�--!� � �\� w� ,-01 "l'jl; 

« Et s'il n'avait pas auparavant glorifié Allah, il serait resté dans son 
ventre jusqu'au jour où les hommes sont ressuscités »6 

D'autres fois, c'est la particule (_,J) qui indique une condition qui est 
usitée, comme dans la Parole d'Allah (�) 

1 Al-Hâqqah, v.10. 
2 Al-Mu 'minûn, v.48. 
3 Az-Zukhruf, v.55. 
4 Al-Anbiyâ', v.90. 
s Al-Anbiyâ', v.77. 
6 As-�âffât, v.143-144. 



Péchés et guérison 

0 1\ }� �\; � (;. Zig:L!t 5_,k; G � �' _;1; 
« S'ils avaient fait ce à quoi on les exhortait, cela aurait été meilleur pour 

eux, et cela les aurait raffermis »1 

En somme, le Coran, du début à la fin, est très clair dans la relation entre 
la rétribution et le bien et le mal, et le lien entre les Lois universelles et 
religieuses et leurs causes. Plus encore, les règles religieuses de ce bas-monde 
et de l' au-delà, et les bienfaits et méfaits qu'ils suscitent, dépendent eux aussi 
de causes et d'actes. Celui qui comprend cette question et la médite comme 
il se doit en tirera le plus grand des profits. Quant à celui qui se repose sur 
la prédestination par ignorance, impuissance, négligence, et perte, son 
[présumé] abandon à Allah ne sera qu'impuissance, et son impuissance sera 
abandon. 

Le savant est uniquement celui qui repousse la prédestination par la 
prédestination, qui oppose la prédestination à la prédestination. Plus encore, 
il n'est possible de vivre qu' ainsi, car la faim, la soif, le froid, et tout ce qui 
est source de crainte et de danger fait partie de la prédestination, et tous les 
hommes essaient de repousser cette prédestination par la prédestination. 

De même, celui auquel Allah (�) accorde la réussite et lui inspire la 
guidée en repoussant la prédestination du châtiment de l'au-delà par la 
prédestination du repentir, de la foi et des œuvres pieuses. Tel est le pendant 
de la prédestination effrayante en ce bas-monde, et ce qui est à l'opposé est 
semblable, car le Seigneur des deux Demeures est unique, et Sa sagesse est 
unique, elle ne s'oppose pas et ne s' invalide pas. 

C'est là une des questions les plus élevées pour qui en connait la valeur 
et la considère comme il se doit, et c' est auprès d'Allah que nous recherchons 
l'aide. Reste tout de même deux points par lesquels l'homme complète son 
succès et sa réussite 

Le premier consiste à ce qu'il connaisse le détail des causes du mal et du 
bien, et qu'il soit clairvoyant à ce sujet face à ce qu'il voit dans le monde, ce 
que lui ou autrui a expérimenté, et ce qu'il entend des communautés passées 
et contemporaines. Parmi ce qui est le plus bénéfique à ce sujet figure la 
méditation sur le Coran, car il en est garant de la manière la plus parfaite, et 
il indique clairement, et en détails, toutes les causes du bien et du mal. Puis 
vient la Sunna qui est l'équivalent du Coran et la deuxième révélation. Celui 
qui porte son attention vers eux, ils le dispenseront de toute autre chose. Le 

1 An-Nisâ', v.66. 



Péchés et guérison 

Coran et la Sunna te montrent le bien et le mal et leurs causes comme si tu 
les voyais de tes propres yeux. 

Ensuite, si tu médites sur les récits des communautés et la Loi d'Allah 
concernant ceux qui Lui ont obéi et ceux qui Lui ont désobéi, cela 
correspondra à ce que tu auras appris du Coran et de la Sunna, et tu verras 
en détails ce dont Allah a informé et ce qu'Il a promis. Tu verras de Ses signes 
dans l'univers ce qui t'indiquera que le Coran est vérité, que le Messager est 
vérité, et qu'Allah réalisera nécessairement Sa promesse. L'Histoire est le 
détail de ce qu'Allah et Son Messager nous ont enseigné comme causes 
générales du bien et du mal. 

8 - Illusions concernant l'invocation 

Le deuxième consiste à prendre garde aux tergiversations de son âme 
concernant ces causes, et c' est là une chose des plus importantes. Le serviteur 
sait que le péché et la négligence comptent parmi les choses qui lui sont 
nécessairement néfastes en ce bas-monde et l'au-delà. Mais son âme 
tergiverse en se confiant parfois à la clémence et au pardon d'Allah, d'autres 
fois au fait de remettre à plus tard le repentir, d'autres fois encore en se 
repentant uniquement par la langue, ou encore par l'accomplissement 
d'actes recommandés, la science, la justification par la prédestination, la 
justification par les semblables, ou le suivi des dignitaires. 

Nombre de gens pensent que quoi qu'ils fassent, puis disent : « Je 
demande pardon à Allah », les conséquences de ces péchés disparaissent, et 
que ceci remplace cela. 

Un homme se prétendant savant me dit : Je commets des choses, puis je 
dis : « Gloire et louange à Allah » cent fois et tout cela est pardonné, comme 
il a été rapporté authentiquement du Prophète (:1) : « Quiconque dit dans la 
journée « Gloire et louange à Allah » cent fois, on lui expie ses péchés, même s'ils 
sont aussi importants que l'écume de la mer. »1 

Un autre, habitant de la Mecque, me dit : Si l'un de nous se rend coupable 
d'une chose, il accomplit ses ablutions, effectue sept circonvolutions autour 
de le Kacbah, et cela lui est effacé ! 

Un autre encore me dit : Il est rapporté authentiquement que le Prophète 
(:1) a dit : « Un serviteur commit un péché et dit : « Ô Seigneur ! J'ai commis un 
péché, alors pardonne-moi. » et Il lui pardonna. Après un temps, il commit un autre 
péché et dit : « Ô Seigneur ! J'ai commis un péché, alors pardonne-moi. » et Il lui 
pardonna. Après un temps, il commit un autre péché et dit : « Ô Seigneur !  ]'ai 

1 Al-Bukhârî (6042) et Muslim (2691). 



Péchés et guérison 
commis un péché, alors pardonne-moi. » Allah (�) dit alors : Mon serviteur a su 
qu'il avait un Seigneur qui pardonnait le péché et châtiait pour cela. J'ai pardonné à 
Mon serviteur, qu'il fasse ce qu'il veut. »1 et moi je ne doute pas que j'ai un 
Seigneur qui pardonne le péché et châtie pour cela. 

Cette catégorie de gens s'est attachée à des Textes mentionnant l'espoir, 
et ils se sont fiés à cela, en s'y accrochant de leurs deux mains. Ainsi, si on 
blâme l'un d'eux pour le fait d'avoir commis une faute ou de s'y affairer, il 
récite ce qu'il a mémorisé de la largesse de la miséricorde d'Allah, de Son 
pardon, et des Textes mentionnant l'espoir. Les ignorants font partie de cette 
catégorie de gens, et il existe à ce sujet des choses étonnantes et bizarres, 
comme la parole de l'un d'eux : 

Multiplie les fautes autant que tu le peux 
Puisque tu te diriges vers un Être généreux 

ou la parole de cet autre : L'abstention de tout péché est un ignorance de 
la largesse du pardon d'Allah ! 

ou cet autre qui dit : Délaisser les péchés est une bravade et un mépris 
fait au pardon d'Allah ! 

Abû Muhammad Ibn Hazm a dit : « J'ai vu l'un d'eux dire dans ses 
invocations : Ô Allah, je cherche refuge auprès de Toi contre la préservation 
[vis-à-vis du péché]. » 

Parmi ceux qui sont trompés à ce sujet, on trouve les adeptes du fatalisme 
(Al-Jabr) qui prétendent que l'homme ne commet aucun acte de lui-même et 
ne dispose d'aucun libre arbitre, mais qu'il est contraint à commettre des 
péchés. 

Parmi ceux qui sont trompés à ce sujet, on trouve les adeptes de Al-Irjâ' 
qui prétendent que la foi consiste uniquement en la reconnaissance [ du 
cœur], que les actes ne font pas partie de la foi, et que la foi du plus dépravé 
des hommes est semblable à la foi de Jibrîl et Mikâ'îl ! 

Parmi eux également, ceux qui sont trompés par l'amour des pauvres, 
des maîtres et des vertueux, la multiplication des visites rendues à leurs 
tombes et le fait de les implorer, de demander leur intercession, d'en faire 
des intercesseurs entre eux et Allah, d'invoquer Allah par le droit qu'ils 
possèderaient sur Allah, et leur sainteté auprès de Lui ! 

1 AI-Bukhârî (7068) et Muslirn (2758). 

)7 



Péchés et guérison 

Parmi eux encore, ceux qui sont trompés par leurs ancêtres et prétendent 
qu'ils disposent d'un rang auprès d'Allah, et ainsi ne manqueront pas de les 
délivrer [ de leurs péchés] , à la manière de ce que l'on connaît dans la cour 
des rois qui délivrent de leurs fautes les enfants et les proches de leurs 
notables. Ainsi, si l' un d'eux tombe en une chose abominable, son père et son 
grand-père l'en délivre, de par leur rang. 

Parmi eux aussi, ceux qui sont trompés par le fait qu'Allah (�) n'a pas 
besoin de les châtier, que leur châtiment n'ajouterait rien à Son royaume, et 
que Sa miséricorde ne retirerait rien à Son royaume. Celui qui est trompé 
ainsi dit : « Je dois nécessairement bénéficier de Sa miséricorde, Lui qui est 
le plus riche des riches. Si un pauvre mendiant demandait une gorgée d'eau 
à celui dont la maison est traversée par une rivière, il ne l'en priverait pas ; 
et Allah est plus généreux et plus immense encore, le pardon ne Lui retire 
rien, et le châtiment n'ajoute rien à Son royaume. 

D'aucuns sont trompés par une mauvaise compréhension du Coran et de 
la Sunna, ainsi ils se fient à cela, à la manière de celui qui se fie à la Parole 
d'Allah (�) : 

« Ton Seigneur t'accordera assurément Ses bienfaits et tu seras alors 
satisfait »1 

Ils disent alors: Il n'acceptera pas que quelqu'un de sa Communauté soit 
en Enfer. D'autres encore se fient à la Parole d'Allah (�) : 

� ...... _,, .,,,.,. . ,>- ... > 
' f/ � u,.,_ .:ùl . �, 4'.u, : I 

-
✓ -� � ù� 

« Allah pardonne tous les péchés »2 

Ceci est la pire des ignorances, car le polythéisme entre dans ce verset, et 
il est la source et l'origine des péchés, et il n'existe aucune divergence sur le 
fait que ce verset concerne ceux qui se repentent. Ainsi, Il pardonne le péché 
de toute personne qui se repent, quel que soit le péché. Si le verset concernait 
autre que celui qui se repent, tous les Textes faisant état d'une menace 
seraient invalidés, de même que les hadiths mentionnant qu'on sortira des 
monothéistes de l'Enfer grâce à l'intercession. 

Ceci n'est arrivé qu'en raison d'un manque de science et de 
compréhension, car Allah (�) a utilisé une formulation globale, ce qui 
indique qu'Il a voulu signifier ceux qui se repentent. Dans sourate An-Nisâ', 
Il a spécifié et délimité cela en disant : 

1 Ad-Q.ubA v.5. 

2 Az-Zumar, v.53. 



Péchés et guérison 
c;: 

(� ��s 0���.., ,�2pJ�� �..q :ùi1t1 
« Allah ne pardonne pas qu'on Lui associe quoi que ce soit, et Il pardonne 

en-deçà à qui Il veut »1 

Allah (�) a donc informé du fait qu'Il ne pardonne pas le polythéisme, 
mais qu'Il pardonne en-deçà, et si cela concernait celui qui se repent, Il 
n'aurait pas fait la distinction entre le polythéisme et les autres péchés. 

De même, le fourvoiement de certains ignorants devant la Parole d'Allah 
(�) : 

0 J)==JÎ �� îi� � �'i_Î ç� 
« Ô homme ! Qu'est-ce qui t'a trompé au sujet de ton Seigneur, le 

Généreux »2 

Ils disent : « Ce qui l'a trompé est Sa générosité ! » D'autres disent : « Il a 
enseigné sa justification à celui qui s'égare. » c'est là une ignorance 
épouvantable, car celui qui l'a trompé au sujet de son Seigneur est « le 
trompeur », Satan, ainsi que son âme incitatrice au mal, son ignorance et ses 
passions. Allah (�) a employé le terme Al-Karîm (le Généreux) qui désigne 
le maître, le puissant, l'immense, Celui qui est obéi, Celui au sujet duquel il 
ne faut pas être trompé, et dont il ne faut pas négliger le droit. Ainsi cet 
homme trompé a vu le trompeur là où il ne se trouvait pas, et il a été trompé 
par ce qui ne convient pas. 

Il en est de même concernant le fourvoiement de certains concernant la 
Parole d'Allah (�) à propos de l'Enfer : 

0 J]; .::,ls-'�)10 ��1 il1�'1 � � 
« Où ne parviendra que le plus malheureux, qui ment et se détourne »3 

�P0� 
« préparé pour les mécréants »4 

Cet homme trompé ne sait pas que Sa Parole : 
� �n F ,, •/--'.>_•,, ,;._. 

� J;..t \),; ;--;; _;iî \; 
« Je vous ai avertis d'un Feu aux flammes intenses »5 

1 An-Nisâ', v.48. 
2 Al-Infitâr, v.6. 
3 Al-Lay/, v.15-16. 
4 Al-Baqarah, v.24. 
s Al-Layl, v.14. 



Péchés et guérison 

concerne un Feu spécifique parmi les degrés de l'Enfer. Et si cela 
concernait l'intégralité de l'Enfer, Allah (�) aurait dit : «  Où n'entrera » alors 
qu'il dit : « Où ne parviendra que le plus malheureux » car le fait de ne pas y 
parvenir ne signifie pas qu'on n'y entre pas. Le fait d'y parvenir est plus 
spécifique que l'entrée, et la négation d'un élément spécifique n'implique 
pas la négation de ce qui est plus général. Ensuite, si cet homme trompé avait 
médité le verset qui suit, il aurait su qu'il n'en fait pas partie, et qu'il n'est 
pas assuré qu'on l'en écartera. Quant à la Parole d'Allah (�) concernant 
l'Enfer : « préparé pour les mécréants », Il a dit concernant le Paradis : 
« préparé pour les pieux »1 Le fait que l'Enfer soit préparé pour les mécréants 
n'interdit pas que les dépravés et oppresseurs y entrent ; de même que le fait 
que le Paradis soit préparé pour les pieux, n'interdit pas l'entrée à celui qui 
possède le plus petit grain de moutarde de foi et n'a jamais accompli aucun 
bien. 

D'autres sont trompés par le fait de se fier aux jeûnes de cÂshûrâ' et 
cArafah, au point que l'un d'eux dise : « Le jeûne du jour de cÂshûrâ' expie les 
péchés d'une année entière, et reste ensuite le jeûne du jour de cArafah comme 
supplément dans la récompense. » Cet homme trompé ne sait pas que le 
jeûne du mois de Ramadan et l'accomplissement des cinq prières est plus 
éminent que les jeûnes de cArafah et cÂshûrâ', et ils expient les péchés commis 
entre eux seulement si on évite les péchés majeurs2• Ainsi, le jeûne d'un mois 
de Ramadan à l'autre, et d'une prière du vendredi à l'autre ne peuvent expier 
les péchés mineurs que si on délaisse les péchés majeurs, et c' est uniquement 
l'ensemble de ces deux choses qui permet l'expiation des péchés mineurs. 

Comment le jeûne d'un jour surérogatoire pourrait-il expier tous les 
péchés majeurs sur lesquels le serviteur persiste, sans s'en repentir ? Cela 
n'est pas possible. Sans renier que les jeûnes de cArafah et cÂshûrâ' expient 
l'ensemble des péchés de manière globale, cela compte parmi les Textes 
mentionnant une promesse pour lesquels existent des conditions et 
obstacles. Ainsi, le fait de persister dans les péchés majeurs empêche 
l'expiation ; et si ce n'est pas le cas, l'absence de persistance dans les péchés 
majeurs et le jeûne s'entraident dans l'expiation générale. De la même 
manière que le jeûne du mois de Ramadan, l'accomplissement des cinq 
prières, et l'éloignement vis-à-vis des péchés majeurs s'entraident dans 
l'expiation des péchés mineurs. Et Allah (�) dit : 

1 Sourate Âl 'lmrân, v.133. 
2 Référence est faite au hadith : « Les cinq prières, d'un vendredi à l 'autre, d'un jeûne de Ramadan 
à l 'autre, expient les péchés commis entre temps, et ce tant qu'on s'écarte des péchés majeurs. » 

(Muslim, 233) 



Péchés et guérison 

« Si vous évitez les grands péchés qui vous sont interdits, Nous vous 
pardonnerons vos péchés »1 

On constate donc que le fait qu'une chose soit une cause d'expiation 
n'interdit pas que cela soit associé à autre chose pour l'expiation. Ainsi, 
l'expiation à la réunion des deux causes est plus forte et plus complète qu'en 
l'existence d'une seule des deux, et plus les causes d'expiation se renforcent, 
plus celle-ci est complète. 

D'autres encore se fient à la parole du Prophète (�) qui rapporte de son 
Seigneur : « Je suis conforme à la bonne opinion que mon Serviteur a de Moi, qu'Il 
pense donc de Moi ce qu'Il veut. »2 Ce qui signifie : ce qu'il pense, Je le lui ferai. 
Nul doute que la bonne opinion doit être accompagnée par la bienfaisance, 
car le bienfaisant a une bonne opinion de son Seigneur dont il croit qu'il le 
récompensera pour sa bienfaisance, ne manquera pas à Sa promesse, et 
acceptera son repentir. 

Quant à celui qui mal agit, persiste dans les péchés majeurs, l'injustice et 
les transgressions, alors l'atrocité des péchés, de l'injustice, et de l'illicite 
l'empêche d'avoir une bonne opinion de son Seigneur. On peut constater 
cela en l'esclave en fuite, malfaisant, désobéissant à son maître qui n'a pas 
une bonne opinion de lui ; et la laideur de la malfaisance ne peut jamais être 
jointe à la bonne opinion. L'homme malfaisant est donc plongé dans le 
malheur en fonction de sa malfaisance, et l'homme qui a la meilleure opinion 
de son Seigneur est celui qui Lui est le plus obéissant. Comme l'a dit Al­
Hasan Al-Ba§.rî : « Le croyant a une bonne opinion de son Seigneur et agit en 
bien, alors que le dépravé a une mauvaise opinion de son Seigneur et agit en 
mal. »3 

Comment pourrait avoir une bonne opinion de son Seigneur celui qui Le 
fuit, campe en ce qui attire Sa colère et Son courroux, s'expose à Sa 
malédiction, néglige Son droit et Ses ordres, et dédaigne Ses interdits qu'il 
commet et sur lesquels il persiste ? Comment pourrait avoir une bonne 
opinion de son Seigneur celui qui cherche à Le combattre, prend pour 
ennemis Ses alliés, et pour alliés Ses ennemis, renie Ses Attributs de 
perfection, a une mauvaise opinion de la manière dont Il s'est décrit et de la 
manière dont l'a décrit Son Messager, et pense, par ignorance, que le sens 
apparent de cela n'est qu' égarement et mécréance ? Comment pourrait avoir 

1 An-Nisâ', v.31. 
2 fiab_îb_ Al-Jâmi< (4316). 
3 Az-Zuhd (348). 



Péchés et guérison 
une bonne opinion de Lui, celui qui pense qu'Allah ne parle pas, n'ordonne 
pas, n'interdit pas, n'agrée pas, et ne se courrouce pas ? 

Allah (�) dit à propos de celui qui doute du fait qu'Allah (�) connaisse 
certains actes : 

0 ...-. ;:,
J
I ,, _  ., . ,, ."f-:- _y

,,
;;I _� ,, __:(i J·1 .M1. ·�,--:-­

J� 0-:! �l! �.) �.J'. - . (>.,IJ � �'.)J .., .,  - , . � ;,.. ;.. - , .,,,, 
« Et c'est cette mauvaise pensée que vous avez eue de votre Seigneur, qui 

causa votre perte, si bien que vous avez été du nombre des perdants »1 

Leur croyance selon laquelle Allah (�) méconnait ce qu'ils font, fut une 
mauvaise opinion concernant leur Seigneur, et c'est cette mauvaise pensée 
qui causa leur perte. Cela concerne tous ceux qui renient les Attributs de 
perfection et majesté d'Allah, et qui Le décrivent d'une manière qui ne Lui 
convient pas. Si celui qui agit ainsi pense qu'Allah va le faire entrer au 
Paradis, il aura été trompé par son âme et Satan, et aura eu une mauvaise 
opinion de son Seigneur. 

Médite sur cela et sur la nécessité absolue que cela représente ! 

Comment peuvent être réunis dans le cœur du serviteur la certitude qu'il 
va rencontrer Allah qui entend ce qu'il dit, voit où il se trouve, sait ce qu'il 
fait en privé et en public, auquel n'échappe pas la moindre chose de sa 
situation, devant Lequel il se tiendra pour qu'on l'interroge sur tout ce qu'il 
a accompli, et qui malgré tout persiste en ce qui provoque Son courroux, 
néglige Ses ordres, dédaigne Ses droits, et garde pour autant une bonne 
opinion de sa personne. Est-ce là autre chose qu'une illusion de l'âme, une 
tromperie, et une fausse espérance ? 

Abû Umâmah, Sahl Ibn Hunayf rapporte : « Je suis entré avec cUrwah 
Ibn Az-Zubayr chez cÂ'ishah (�) qui dit: « Si vous aviez vu le Messager 
d'Allah (:i) lors d'une maladie, je possédais alors six ou sept dinars, et le 
Messager d'Allah (:i) m'ordonna de les distribuer. Je fus occupé à soigner le 
Messager d'Allah (:i) jusqu'à ce qu'Allah (�) le guérisse, puis il m'interrogea 
à ce sujet et dit: « Qu'as-tu fait ? As-tu distribué les six dinars ? - Non, par 
Allah, j'ai été occupé par ta maladie. » Il demanda alors qu'on les apporte, 
les mit dans sa main et dit : Quelle serait l'opinion du Prophète d'Allah, s'il 
rencontrait Allah en possédant cela ? - Et sous une autre formulation: Quelle 
serait l'opinion de Mub_ammad vis-à-vis de son Seigneur s'il rencontrait Allah en 
possédant cela ? »2 Par Allah ! Que dire de l'opinion de ceux qui commettent 

1 Fussilat, v.23. 
2 As-�a!J.î!J.ah (1014). 



Péchés et guérison 

des péchés majeurs et des oppresseurs vis-à-vis d'Allah, s'ils Le rencontrent 
en s'étant rendus coupables d'avoir oppressé les serviteurs d'Allah ? 

S'ils tiraient un quelconque profit de leur parole: « Nous avons une 
bonne opinion de Toi » on ne châtierait ni oppresseur ni dépravé, alors le 
serviteur ferait ce qu'il veut, commettrait tout ce qu'Allah lui a interdit, et 
garderait une bonne opinion d'Allah, car le Feu ne le toucherait pas. Gloire 
à Allah, combien l'homme peut-il être trompé ! Ibrâhîm a dit à son peuple: 

0 �L::,..1. � w@5_/�_; �Î �fl ��1; q 
,,,,. ,,, .,,. ,,,,. 

« Cherchez-vous, dans votre égarement, des divinités en dehors d'Allah ? 
Que pensez-vous donc du Seigneur de l'univers ? »1 

Ce qui signifie : Que pensez-vous qu'Il fera de vous si vous Le rencontrez 
en ayant adoré autre que Lui ? 

Quiconque médite sur cela comme il se doit saura que la bonne opinion 
vis-à-vis d'Allah désigne le fait de bien agir, car le serviteur est amené à bien 
agir par la bonne opinion qu'il a de son Seigneur concernant le fait qu'Il le 
récompensera pour ses actes et les acceptera. Ce qui l'a amené à bien agir est 
la bonne opinion, ainsi plus il a une bonne opinion de son Seigneur, plus il 
agit en bien. Sinon, la bonne opinion tout en suivant ses passions n'est que 
sottise, ainsi Shaddâd Ibn Aws (�) rapporte que le Prophète (�) a 
dit: « L'homme avisé est celui qui soumet son âme et œuvre pour ce qui est après la 
mort, alors que le sot est celui qui laisse son âme suivre ses passions, et fonde de 
fausses espérances en Allah. »2 

En somme, la bonne opinion à l'égard d'Allah (�) ne peut être 
qu'accompagnée d'une pratique des moyens menant au salut ; quant à la 
pratique de causes menant à la perte, elle ne résulte pas d'une bonne opinion. 

On a dit qu'elle en résultait, et qu'elle était appuyée par la largesse du 
pardon, de la miséricorde, de la clémence et de la générosité d'Allah, et par 
le fait que Sa miséricorde a devancé Sa colère, que le châtiment ne Lui est 
d'aucun profit, et que la clémence ne Lui nuit en rien. 

On a dit qu'il en était ainsi, qu'Allah était au-dessus de tout cela, et qu'Il 
était plus généreux, munificent et miséricordieux encore. Mais cela doit être 
compris dans le contexte approprié, car Allah est décrit par la sagesse, la 
puissance, la vengeance, la dureté du châtiment, et la punition de qui le 
mérite. Ainsi, si la bonne opinion de Lui consistait uniquement à se fier à Ses 
Noms et Attributs, le pieux et le dépravé, le croyant et le mécréant, Son allié 

1 As-�âffât, v.86-87. 
2 Ad-Q_acîfah (5319), la chaîne de transmission du hadith est faible. 



Péchés et guérison 
et Son ennemi seraient égaux ; mais Ses Noms et Attributs ne sont d'aucune 
utilité au criminel, alors qu'il a encouru Sa colère et Son courroux, s'est 
exposé à Sa malédiction, est tombé dans Ses interdits, et violé Ses limites. La 
bonne opinion n'est profitable qu'à celui qui se repent, regrette, cesse, 
pratique de bonnes actions à la place des mauvaises, et se tourne, pour le 
reste de son existence, vers le bien et l'obéissance, puis, après cela, adopte 
une bonne opinion. Ceci est la véritable bonne opinion à l'égard d'Allah (�), 
alors que la première n'est que tromperie, et c'est auprès d'Allah que nous 
recherchons l'aide. 

Ne trouve pas long ce chapitre, car chacun en a un grand besoin, et il 
existe un fossé entre la bonne opinion à l'égard d'Allah et le fait d'être 
trompé en cela. 

Allah (�) dit : 
�r ,-: � � s_;:; ,;if!Ji ;tr J _(-: � i/�� v;.� 0-;'�1_; �,: 6�1 �� 

,,, ,,, 

« Ceux qui ont cru, émigré et lutté dans le sentier d'Allah, ceux-là 
espèrent la miséricorde d'Allah »1 

Il a donc fait d'eux ceux qui espèrent en Allah, et non les oisifs et 
dépravés. Il dit également : 
�,,, /- 1 r�/ /,,, Î > / ,,,,- -:: � i � -� i::; ,,,, r Î > / � / ..1L::::DJ / ,.-4' \ -:;- � .J ,;___:_...,� ��_J .')� .,-J � � � !)� .,:_;J.,,, ,,, . .J ..;,_;_)!:- _;,...J 

0 » ,; >� ,,,j , ,-: u r 
>---f";J J '-"'+.--! � 

« Quant à ceux qui ont émigré après avoir subi des épreuves, puis ont 
lutté et ont enduré, ton Seigneur après cela, est Pardonneur et 
Miséricordieux. »2 

Allah (�) a donc informé du fait qu'après tout cela, Il est pardonneur et 
miséricordieux envers ceux qui les accomplissent. Le savant met donc 
l'espoir à sa place, alors que l'ignorant trompé le comprend d'une manière 
erronée. 

9 - Entre le pardon et l'ordre d'Allah 

Nombre d'ignorants se fient à la miséricorde, l'indulgence et la 
générosité d'Allah, tout en négligeant Ses ordres et interdits. Ils oublient 
qu'Il est dur en châtiment, et qu'on ne peut repousser Sa punition du peuple 
criminel. 

1 Al-Baqarah, v.218. 
2 An-Na!J.l, v.110. 

44 



Péchés et guérison 
Celui qui se fie à l' indulgence d'Allah tout en persistant dans le péché est 

semblable à celui qui rejette [l'ordre d'Allah] . 
Macrûf [Al-Kurakhî] a dit : «  Ton espoir en la miséricorde de Celui auquel 

tu n'obéis pas est une forme d'abandon et de sottise. » 

Un savant a dit : « Celui qui coupe un de tes membres en ce bas-monde 
pour un vol d'une valeur de trois dirhams, tu n'es pas à l'abri que Son 
châtiment dans l'au-delà ne soit le même. » 

On dit à Al-Hasan : « Nous te voyons pleurer longuement ! » Il répondit : 
« Je crains qu'il ne me jette en Enfer sans faire aucun cas de moi. »1 

Il disait également : « Des gens ont été distraits par des espérances en le 
pardon jusqu'à quitter ce bas-monde sans se repentir. L'un d'eux dit : « C'est 
parce que j'ai une bonne opinion de mon Seigneur ! » Il ment, s'il avait une 
bonne opinion [de son Seigneur] , il agirait en bien. » 

Un homme demanda à Al-Hasan : « Ô Abû Sacîd ! Comment devons­
nous agir face aux assises des gens qui nous apeurent au point que nos cœurs 
soient prêts à s'envoler ? » Il répondit : « Par Allah, que tu fréquentes des 
gens qui t'apeurent jusqu'à parvenir à la sécurité est meilleur pour toi que 
de fréquenter des gens qui te rassurent jusqu'à ce que tu sois rattraper par ce 
qui t'épouvantera. »2 

Usâmah Ibn Zayd (.t.) rapporte qu'il a entendu le Messager d'Allah (�) 
dire : « Au Jour de la Résurrection, on amènera un homme qu'on jettera au feu. Ses 
entrailles pendront à l'extérieur de son ventre et il tournera autour d'elles comme 
l'âne tourne autour d'une meule. Les gens de ['Enfer se réuniront autour de lui et 
lui diront : « Ô untel ! Que t'est-il arrivé ? N'étais-tu pas de ceux qui ordonnaient 
le bien et interdisaient le mal ? » Il répondra : Je vous ordonnais le bien mais ne le 
pratiquais pas, et je vous interdisais le blâmable et m'y adonnais. »3 

Abû Râfic (�) rapporte : « Le Messager d'Allah (:i) passa par [le 
cimetière] Al-Baqîc et dit : « Fi de toi ! Fi de toi ! » je pensais qu'il s'adressait à 
moi, mais il dit : Non, mais telle est la tombe d'untel, je l'ai envoyé en expédition 
contre telle tribu, mais il a subtilisé une cuirasse, et il est maintenant vêtu d'une 
cuirasse de feu similaire. »4 

1 fiifah As-fiafwah (2/117). 
2 Az-Zuhd (259). 
3 Al-Bukhârî (3094) et Muslim (2989). 
4 fia!J.Îb: An-Nasâ'î (861). 

45 



Péchés et guérison 

Anas Ibn Mâlik (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : «  Lors de 
mon voyage nocturne, je suis passé devant des gens dont les lèvres étaient coupées 
par des ciseaux de feu. Je dis : Qui sont-ils ? On me dit : Ce sont des sermonnaires 
de ta Communauté en ce bas-monde, ils ordonnaient le bien aux gens et oubliaient 
leur propre personne, ne réfléchissaient-ils donc pas ? »1 

Il rapporte également que le Messager d'Allah (�) a dit : « Lors de mon 
voyage nocturne, je suis passé devant des gens qui avaient des ongles en cuivre et 
qui se griffaient le visage et la poitrine. J'ai demandé : Qui sont-ils, ô Jibrîl ? Il me 
ré-pondit : Ce sont ceux qui mangeaient la chair des gens et attentaient à leur 
honneur. »2 

Il rapporte également que le Prophète (�) disait abondamment : « Ô Toi 
qui retournes les cœurs, affermis mon cœur dans Ta religion. » Nous dîmes : « Ô 
Messager d'Allah ! Nous avons cru en toi, et en ce que tu as apporté. Crains­
tu pour nous ? »  Il répondit : « Oui, les cœurs sont entre deux des Doigts du 
Miséricordieux, Il les retourne comme Il veut. »3 

Il rapporte aussi que le Messager d'Allah (�) dit à Jibrîl (�1) : « Pourquoi 
ne vois-je jamais Mîkâ'îl sourire ? » Il répondit : « Il n'a plus souri depuis que 
l'Enfer a été créé. »4 

Il rapporte également que le Messager d'Allah (�) a dit : « On amènera 
l'homme qui jouissait des plus grands délices en ce bas-monde parmi les habitants de 
l'Enfer, on le plongera un instant en Enfer, et on lui demandera : « Ô fils d'Adam! 
As-tu jamais vu aucun bien ? As-tu jamais connu aucun délice ? » Il ré-pondra : 
« Non, par Allah, ô Seigneur ! » On amènera ensuite l'homme qui connaissait la 
plus grande infortune en ce bas-monde parmi les habitants du Paradis, on le plongera 
un instant au Paradis, et on lui demandera : « Ô fils d'Adam ! As-tu jamais vu 
aucun malheur ? As-tu jamais connu aucune infortune ? » Il ré-pondra : «  Non, par 
Allah, ô Seigneur ! Je n'ai jamais connu aucune infortune, et je n'ai jamais vu 
aucune difficulté. »5 

Al-Barâ' Ibn cÂzib (�) rapporte : « « Nous assistâmes en compagnie du 
Prophète ($) aux funérailles d'un homme parmi les An§.âr. Nous arrivâmes 
devant la tombe alors que le défunt n'avait pas encore été introduit dans son 
lab_d. Le Prophète s'assit [en direction de la Qibla]. Nous nous assîmes autour 
de lui en observant un silence tel que des oiseaux auraient pu se poser sur 
nos têtes. Il se mit ensuite à tapoter la terre à l'aide d'un bâton qu'il tenait à 

1 �ab_îb_ At-Targhîb (2327). 
2 �ab_îb_ At-Targhîb (2839). 
3 �ab_îb_ At-Tirmidhî (2140). 
4 As-�ab_îb_ah (2511). 
s Muslim (2807). 



Péchés et guérison 
la main. [Il se mit à regarder le ciel puis la terre. Il leva et baissa le regard à 
trois reprises] . Il dit alors : « Cherchez refuge auprès d'Allah contre le châtiment 
de la tombe » . Il nous répéta cette exhortation deux ou trois fois. [Ensuite, il 
dit: « Ô Allah, je cherche refuge auprès de Toi contre le supplice de la tombe.»], 
[ trois fois] . 

Il dit ensuite : « Lorsque le croyant arrive au terme de sa vie d'ici-bas et est sur 
le point de débuter sa vie dans l'au-delà, des anges aux visages blancs et rayonnants 
comme le soleil descendent du ciel vers lui. Ils apportent avec eux un linceul et du 
parfum venant du paradis. Ils s'assoient alors et sont tellement nombreux qu'ils 
emplissent son champ de vision. Par la suite l'Ange de la Mort, que la paix soit sur 
lui, arrive et s'assoit près de sa tête et dit : « Ô bonne âme (et dans une version: 
« Âme apaisée »), sors vers la miséricorde et l'agrément de ton Seigneur ». 

L'âme du croyant quitte alors le corps aussi facilement qu'une goutte d'eau 
ruissellerait du goulot d'une gourde, et l'Ange de la Mort s'en saisit. (Et dans une 
autre version : « Quand son âme sort, tout ange se trouvant entre le ciel et la terre 
sollicite le pardon d'Allah pour elle, de même que tout ange se trouvant au ciel. Par 
ailleurs, toutes les portes du paradis lui sont ouvertes et les anges gardiens au niveau 
de chaque porte ne font qu'implorer Allah pour que cette âme procède à son ascension 
de leur côté. ») Après s'en être saisie, les anges présents ne la lui laissent pas une 
seconde ; ils la prennent, la recouvrent du linceul précité et l'oignent du parfum du 
Paradis. [Telle est la parole d'Allah, Exalté soit-il, 

5-"�� �_J (!t�M� �j 

« . . .  Nos messagers (les anges) enlèvent son âme sans aucune négligence »1 . 

L'âme exhale alors une odeur plus agréable encore que la meilleure odeur de musc 
existant sur terre. 

Les anges procèdent ensuite à l'ascension de l'âme recueillie. À chaque fois que 
d'autres anges rencontrent le cortège, ils disent : «  À qui appartient cette âme 
vertueuse ? ». Et les anges de ré-pondre : « À untel fils d'untel » le désignant par le 
meilleur des noms par lequel il se faisait appeler dans la vie d'ici-bas. 

Une fois arrivés au ciel inférieur, les anges sollicitent l'ouverture des portes 
célestes qui s'ouvrent alors. Cette âme est ensuite accompagnée de ciel en ciel par les 
anges les plus proches d'Allah. Une fois arrivés au septième ciel, Allah - Exalté et 
Glorifié soit-Il - ordonne que le nom de ce croyant soit inscrit dans les lieux les plus 
hauts du Paradis, conformément à la parole divine : 

0 �;;u:½��0'r.,;; �00k�it��t;_; 

1 Al-Ancâm, v.61 . 



Péchés et guérison 

« Et qui te dira ce qu'est Al-clllîyûn ? Un livre cacheté ! Les rapprochés 
d'Allah en témoignent »1 . 

Son livre est alors inscrit parmi les cJlliyûn. Puis, il sera dit : «  Qu'il soit ramené 
vers la terre. En effet, [Je leur ai promis que] c'est de la terre que Je les ai créés, en 
elle Je les ramènerai, et d'elle Je les ferai surgir une autre fois » . 

[Il retourne alors vers la terre et] l 'âme du croyant est ramenée et introduite dans 
son corps. [Il entend à ce moment le bruit des sandales de ses compagnons s'éloignant 
de lui après l'enterrement][lui tournant le dos]. Après quoi, arrivent deux anges 
[grondant fort]. [Ils le réprimandent], le font s'asseoir et lui disent : « Qui est ton 
Seigneur ? » Il répond : « Allah est mon Seigneur » « Quelle est ta religion ? » Il 
répond : «  Ma religion est l 'Islam. » « Que dis-tu de cet homme qui vous a été 
envoyé ? » Il répond : « C'est bien l 'envoyé d'Allah ». « Quelles sont tes œuvres ?» 

Le défunt répond : « J'ai lu le livre d'Allah, j'y ai cru et je considère que c 'est la 
vérité » . L 'ange le gronde alors et lui dit : « Qui est ton Seigneur ? Quelle est ta 
religion ? Qui est ton Prophète ? » Ce sera la dernière tentation que connaîtra le 
croyant. C'est à cela que fait allusion ce passage du Coran : 

{t:.:; L:�î -t-::", �î41î i .!.' � , · �î · / C:.if .dî · ..::...Glî 1 •-::it i -': '1: ---:- jf �î Ll • <.J"-"!J . ,, �J ;...,....-;- ---}J . ).>:-- � , ;.  .,,..,..... , ,_,....  �, ;. • 

« Allah affermit les croyants par la parole ferme, dans la vie présente et 
dans l'au-delà. Tandis qu'Il égare les injustes. Et Allah fait ce qu'Il veut. »2 

Le croyant répond alors : « Mon Seigneur est Allah, ma religion est l 'Islam et 
mon Prophète est Muhammad (�) . » 

Un appel du ciel retentit à ce moment : «  Mon serviteur a dit vrai, étalez dans sa 
tombe des tapis provenant du Paradis, habillez-le des vêtements provenant du 
Paradis et ouvrez-lui une porte donnant sur le Paradis, d'où lui parviennent les 
parfums et la brise du Paradis. Sa tombe sera ensuite élargie jusqu 'à perte de vue. 

C'est alors qu 'un bel homme, exhalant une bonne odeur et portant de beaux 
vêtements, vient à lui [Et dans une version : un homme apparaît], et lui dit : « Je 
viens t'annoncer la bonne nouvelle, [Réjouis-toi d'un agrément de la part d'Allah et 
réjouis-toi de jardins aux délices permanents] voilà devant toi, le jour que l 'on t'a 
promis.» « [Qu'Allah t'annonce une bonne nouvelle] Mais qui es-tu ? », lui 
demande le défunt, « Ton visage annonce d'emblée de bonnes choses. » Et l'homme 
de répondre : « Je suis tes bonnes œuvres. [Par Allah, je ne t'ai connu que prompt à 
obéir à Allah et réticent à lui désobéir, qu 'Allah te récompense donc par le bien.] 

Par la suite, une porte du Paradis lui est ouverte de même qu 'une porte de l 'Enfer 
et on lui dit : « Regarde la place que tu aurais occupée en enfer si tu avais désobéi à 
Allah. En échange, Allah t'a assigné une place au Paradis » . 

1 Al-Mutaffifû.n, v.19-21. 
2 Ibrâhîm, v.27. 



Péchés et guérison 
À la vue des délices du Paradis, le défunt s'écrie : « Ô Allah, précipite l'avènement 

de l'heure de la résurrection pour que je rejoigne ma famille et mes biens !». [On lui 
dira alors : « Repose-toi donc » ]. » 

Le Prophète (�) continua en ces termes : 
« Quand le serviteur mécréant (et dans une version : le pervers) arrive au terme 

de sa vie d'ici-bas et qu'il est sur le point de débuter sa vie dans l'au-delà, des anges 
[durs et rudes] aux visages noirs descendent du ciel. Ils apportent avec eux une robe 
de bure1 [tissée de feu], s'assoient et sont tellement nombreux qu'ils emplissent le 
champ de vision du défunt. Ensuite, l'ange de la mort se présente à son chevet et 
dit : «  ô âme perverse ! Quitte ce corps et va vers la colère et le courroux d'Allah ». 
L'âme, effrayée, se disperse alors dans le corps, mais l'ange de la mort la retire du 
corps comme on retirerait une baguette métallique [aux dents nombreuses] d'une 
pelote de laine humide. [L'âme en s'arrachant du corps, coupe pèle mêle, veines et 
nerfs]. [Elle est alors maudite par tout ange se trouvant entre le ciel et la terre et par 
tout ange se trouvant au ciel. Les portes du ciel se ferment, les anges gardiens au 
niveau de chaque porte ne font qu'implorer Allah pour que cette âme ne procède pas 
à son ascension de leur côté]. 

L'ange de la mort la prend alors et les autres anges s'en emparent aussitôt. Elle 
exhale une puanteur semblable à celle que dégagerait le pire des cadavres en 
décomposition sur terre et l'enveloppent dans la robe de bure. 

Ils procèdent à son ascension vers les cieux, et à chaque fois qu'ils rencontrent 
d'autres anges, ces derniers s'exclament : « À qui appartient cette âme perverse ? » 
Les anges qui l'accompagnent disent alors : «  Elle est à untel fils d'untel » le 
désignant par le plus affreux de ses noms en ce bas monde. Atteignant le ciel inférieur 
et malgré les sollicitations des anges, on refuse d'ouvrir les portes pour cette âme. » 

Le Prophète (�) lut alors ce verset : 
la.r - ,., · 1------i, �L �--- 'it.ffZ,1{ 11" ;G;.11 �/1 •>i >��{ � 
--- - -- � � � <:.:?" �  . � . IJ ,, , .J! r- �  

« . . .  Les portes du ciel ne leur seront pas ouvertes, et ils n'entreront au 
Paradis que quand le chameau pénétrera dans le chas de l'aiguille ... »2 

« Allah, Exalté soit-Il, ordonne alors que le nom de l'infidèle soit inscrit dans les 
lieux les plus bas de l'Enfer (Sijjîn), dans la terre la plus inférieure. [Puis il dira : 
« Ramenez mon serviteur sur terre. En effet, Je leur ai promis que c'est d'elle que 
Nous les avons créés et en elle Nous les retournerons et d'elle Nous les ferons sortir 
une fois encore]. Ensuite, son âme est jetée [du ciel] [pour retomber dans son corps].» 

Le Prophète récita alors ce passage du Coran : 

1 Tissu rêche, le plus souvent en laine. 
2 A/-Acrâf, v.40. 



Péchés et guérison 

« •• •  Quiconque associe à Allah, c'est comme s'il tombait du haut du ciel 
et que les oiseaux le happaient ou que le vent le précipitait dans un abîme 
très profond. »1 

Son âme est introduite dans son corps [et le défunt entend à ce moment le bruit 
des sandales de ses compagnons s'éloignant de lui après l'enterrement]. 

Après quoi, arrivent deux anges [grondant fort, qui le réprimandent et] le font 
s'asseoir dans sa tombe. Ils se mettent à l'interroger : « Qui est ton Seigneur ? » [Il 
répond alors : « Ah ! Ah ! Je ne sais pas. » Ils lui disent ensuite : « Quelle est ta 
religion ? » Il répond alors : «  Ah ! Ah ! Je ne sais pas »]. Ils disent ensuite : «  Que 
dis-tu de cet homme qui vous a été envoyé ? » Ne parvenant pas à se souvenir de son 
nom, les anges lui disent : « C'est Muh_ammad ! » Il dira alors : « Ah ! Ah ! Je ne 
sais pas. [J'ai entendu les gens dire cela ! »  Les deux anges lui diront alors : « Tu 
n'as rien su], tu n'as rien lu »]. 

À ce moment-là, un appel retentira du ciel : « Mon serviteur a menti, étalez sous 
lui une couche de feu et ouvrez-lui une porte donnant sur l'Enfer ». 

La chaleur et l'ardeur de l'Enfer lui parviendront. Il sera compressé par les parois 
de sa tombe au point que ses côtes se croiseront. 

Un homme laid, très mal habillé, dégageant une odeur fétide s'approche alors de 
l'infidèle (et dans une version : un homme lui apparaît) et lui dit : « Je viens 
t'annoncer la nouvelle qui t'angoisse, voilà le jour que l'on t'a promis » .  

Le défunt s'interroge alors : «  [Qu'Allah t'annonce la mauvaise nouvelle !] Qui 
es-tu ? Ton visage annonce d'emblée de mauvaises choses ». « Je suis tes mauvaises 
œuvres. [Par Allah ! Je ne t'ai connu que réticent à obéir à Allah mais prompt à lui 
désobéir]. [Qu'Allah te récompense, alors, par le mal. » Ensuite, un être sourd, 
aveugle et muet est désigné pour le tourmenter. Il tient en main une barre de fer dont 
un seul coup peut réduire une montagne en poussière. Cette créature le frappera 
d'un grand coup qui le réduira en poussière. Après quoi, il sera ressuscité et frappé 
à nouveau. À chaque coup, le défunt poussera un cri que l'univers entier entendra, 
à part les humains et djinns. Par la suite, une porte de l'Enfer lui sera ouverte et une 
couche de l'Enfer lui sera préparée]. C'est alors que l'infidèle se mettra à crier : « Ô 
mon Dieu ! Fais en sorte que l'heure de la Résurrection n'arrive jamais ! »2 » 

Al-Barâ' Ibn cÂzib (�) rapporte : « Nous étions avec le Messager d'Allah 
(�), lorsqu'il vit un groupe de gens et dit : « Autour de quoi se sont-ils 
rassemblés ? » On lui répondit : « Autour d'une tombe qu'ils creusent. » Le 
Messager d'Allah (�) fut effrayé, il devança ses Compagnons et se pressa 
jusqu'à parvenir à la tombe. Il tomba à genoux, je me suis mis face à lui pour 
voir ce qu'il faisait, et il pleura jusqu'à mouiller la terre de ses larmes, puis il 

1 Al-Hajj, v.31 . 
2 Ab_kâm Al-Janâ'iz, p.156-160. Pour ce hadith, nous avons choisi de proposer la formulation 
complétée et authentifiée par shaykh Al-Albânî. 



Péchés et guérison 

se tourna vers nous et dit : Ô mes frères ! C'est pour ce jour que vous devez vous 
préparer. »1 

Buraydah (�) rapporte : « Un jour, le Messager d'Allah (ci) vint nous 
trouver, et appela par trois fois : « Ô gens ! Savez-vous ce que je suis vis-à-vis de 
vous ? - Allah et Son Messager sont plus savants. - Je suis, vis-à-vis de vous, 
semblable à un peuple craignant l'arrivée d'un ennemi, envoyant un homme guetter 
pour eux, revenant vers eux pour les avertir, craignant que l'ennemi ne le rattrape 
avant qu'il ait pu avertir son peuple, et qui, arrivant à eux, tombe et dit : Ô gens, ils 
arrivent ! » - par trois fois. »2 

Jâbir (�) rapporte que le Messager d'Allah (ci) a dit : « Tout ce qui enivre 
est illicite. Allah (fJif) a promis à celui qui consomme une chose enivrante de 
l'abreuver de « la boue de la folie » - Qu'est-ce que « la boue de la folie » ? - La 
sueur - ou le suc - des habitants de l'Enfer. »3 

Abû Dharr (�) rapporte que le Messager d'Allah (ci) a dit : « Je vois ce que 
vous ne voyez pas, j'entends ce que vous n'entendez pas, le ciel craque, et il a de quoi. 
Il n'y a pas un espace de quatre doigts sans qu'un ange ne s'y prosterne. Si vous 
saviez ce que je sais, vous ririez peu et pleureriez beaucoup, vous ne trouveriez aucun 
plaisir avec les femmes sur vos couches, et vous graviriez les monts pour implorer 
Allah (�) . »4 Abû Dharr dit : «  Par Allah, j'aurais aimé n'être qu'un arbre sur 
lequel on s'appuie. » 

Hudhayfah (�) rapporte : Nous étions avec le Messager d'Allah (�) lors 
de funérailles, et lorsque nous sommes arrivés à la tombe, le Prophète (�) 
s'assit au bord, y regarda plusieurs fois, puis dit : « Le croyant est compressé 
dans la tombe au point que sa poitrine disparaisse, et on remplira de feu la tombe du 
mécréant. »5 

Abû Sacîd (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « Lorsque le 
corps du mort est prêt et que les hommes le portent sur leurs épaules, si le défunt 
était vertueux, celui-ci dira : « Hâtez mon enterrement ! [Hâtez mon 
enterrement !]. » Dans le cas contraire, il dira : « Malheur au défunt ! Où 
l'emmenez-vous ? » Sa voix sera entendue par toute chose, mis à part l'être humain 
qui - s'il l'entendait - serait foudroyé. »6 

1 As-�ah_îh_ah (4/345). 
2 Al-Haythanû dans Al-Majmac (2/188), la chaîne de transmission comporte une faiblesse, 
mais le sens du hadith est rapporté dans d'autres hadiths authentiques, voir �ah_îh_ Al-Jâmi' 
(7901). 
3 Muslim (2002). 
4 �ah_îh_ Al-Jâmi< (2449). 
s Al-Haythanû dans Al-Majmac (3 / 46), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
6 Al-Bukhârî (1251). 



Péchés et guérison 

Abû Umâmah (4ii,) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : «  Au Jour 
de la Résurrection, le soleil se rapprochera jusqu'à une distance d'un mile, et sa 
température augmentera de tant de degrés, les têtes bouilliront comme des marmites, 
les gens sueront en fonction de leurs péchés, certains baigneront dans leur sueur 
jusqu'aux chevilles, d'autres jusqu'aux jambes, d'autres encore jusqu'aux hanches, 
et d'aucuns jusqu'à la bouche. »1 

Ibn cAbbâs (4ii,) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Comment pourrais-je 
me réjouir, alors que [l'ange] chargé de la Trompe l'a déjà porté à sa bouche, et s'est 
penché afin d'être attentif au moment où on lui ordonnera de souffler. » Les 
Compagnons dirent : « Que devons-nous dire ? » Il répondit : « Dites : Allah 
nous suffit et quel bon protecteur, et c'est en Allah que nous plaçons notre 
confiance. »2 

Ibn cUmar (4ii,) rapporte que le Messager d'Allah (:i) a dit : « Celui qui fait 
preuve de fatuité, ou marche en se pavanant rencontrera Allah courroucé contre 
lui. »3 

Il rapporte également que le Messager d'Allah (�) a dit : « Ceux qui 
façonne des représentations seront châtiés au Jour de la Résurrection, et on leur dira : 
Faîtes vivre ce que vous avez créé. »4 

Il rapporte aussi que le Prophète (:i) a dit : «  Lorsque l'un de vous meurt, on 
lui présente sa place [dans l'au-delà] matin et soir : s'il compte parmi les habitants 
du Paradis, on lui montre sa place parmi eux, et s'il compte parmi les habitants de 
l'Enfer, on lui montre sa place parmi eux, en lui disant : Voilà ta place, jusqu'à ce 
qu'Allah te ressuscite au Jour de la Résurrection. »5 

Il rapporte également que le Prophète (�) a dit : «  Lorsque les habitants du 
Paradis seront entrés au Paradis, et les habitants de l'Enfer en Enfer, on fera venir 
la mort qu'on placera entre le Paradis et l'Enfer, puis on l'égorgera. Puis un héraut 
lancera : ô habitants du Paradis ! Vous y êtes pour l'éternité et n'y mourrez jamais. 
Ô habitants de ['Enfer ! Vous y êtes pour l'éternité et n'y mourrez jamais ; [à ce 
moment] la joie des habitants du Paradis augmentera encore, et la tristesse des 
habitants de l'Enfer augmentera encore. »6 

1 �a/1î/1 Al-Jâmic (2933). 
2 �allî/1 At-Tirmidhî (2431). 
3 As-�a/1î/1ah (543). 
4 Al-Bukhârî (5607) et Muslim (2108). 
s Al-Bukhârî (1313) et Muslim (2866). 
6 Al-Bukhârî (6182) et Muslim (2850). 

52 



Péchés et guérison 

Ibn cUmar (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Quiconque achète un 
habit à dix dirhams, dont l'un acquis illicitement, Allah n'acceptera pas sa prière, 
tant qu'il le porte. »1 Puis il introduisit ses doigts dans ses oreilles et dit : 
« J'aurais gardé le silence si je ne l'avais pas entendu du Prophète (�) . » 

cAbd Allah Ibn cAmr (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : 
« Quiconque délaisse une seule fois la prière en raison de son ivresse, c'est comme 
s'il possédait ce bas-monde et tout ce qu'il contient, puis qu'on le lui retire. 
Quiconque délaisse la prière en raison de son ivresse quatre fois, Allah est en droit 
de l'abreuver de l'abreuver de « la boue de la folie » - Qu'est-ce que « la boue de 
la folie » ? - La sueur - ou le suc - des habitants de l'Enfer. »2 

Il rapporte également que le Prophète (�) a dit : « Celui qui consomme de 
l'alcool une seule fois, Allah n'acceptera pas sa prière pendant quarante jours, et s'il 
se repent, Allah accepte son repentir. S'il recommence, Allah n'acceptera pas sa 
prière pendant quarante jours, et s'il se repent, Allah accepte son repentir. » Et je ne 
sais, si à la troisième ou quatrième fois, il dit : « S'il recommence, Allah est en 
droit de l'abreuver de « la boue de la Jolie » au Jour de la Résurrection. »3 

Abû Mûsâ (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « Celui qui 
meurt alcoolique, Allah l'abreuvera de la rivière Al-Ghûtah. - Qu'est-ce la rivière 
Al-Ghû!ah ? - Une rivière qui coule des sexes des prostituées, dont l'odeur 
dégoûtera les habitants de l'Enfer. »4 

Il rapporte également que le Messager d'Allah (�) a dit : « Au Jour de la 
Résurrection, les gens seront présentés par trois fois [à Allah], les deux premières 
feront l'objet de discussion et contestation, et à la troisième voleront les feuillets vers 
les mains [des gens], certains les prendront de la main droite, et d'autres de la main 
gauche. »5 

Ibn Mascûd (�) rapporte : « Le Messager d'Allah (�) a dit : « Méfiez-vous 
des péchés mineurs que l'on néglige [à tort], car ils s'amassent [dans la balance des 
œuvres] jusqu'à causer la perte de leur auteur. Le Prophète (�) illustra ensuite ses 
propos en citant comme exemple le cas d'un groupe de voyageurs qui se seraient 
arrêtés sur une terre aride pour camper. Lorsque l'heure du souper arriva, les 
voyageurs se mirent à la recherche de brindilles de bois pour Jaire un feu. Chacun 
ramena une brindille dont ils formèrent un tas qu'ils allumèrent ensuite. Ils purent 
ainsi préparer leur souper qui fut cuit à point. »6 

1 Ad-Q_acîfah (844), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 �a!:§!1 At-Targhîb (2385). 
3 �a!1î!1 At-Targhîb (2384). 
4 Q_acîf At-Targhîb (1439), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
5 Q_acîf At-Tirmidhî (2425), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
6 �a!1î!1 Al-Jâmic (2687). 



Péchés et guérison 
Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « On 

jettera le pont au-dessus de ['Enfer et je serai le premier à le traverser. En ce jour, 
l'invocation des prophètes sera : « Ô Allah ! Sauve-les, sauve-les ! » Il y aura des 
crochets semblables aux épines de Sacdân1 qui saisiront les gens en fonction de leurs 
actes : certains y plongeront en raison de leurs œuvres, d'autres y seront châtiés mais 
parviendront finalement à traverser. Lorsqu'Allah (�) terminera de juger entre les 
serviteurs, Il sortira qui Il voudra de ['Enfer et ordonnera aux anges de sortir de 
l'Enfer ceux qui n'associaient rien à Allah, parmi ceux à qui Il voudra faire 
miséricorde, ceux qui disaient qu'il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah. Ils 
les reconnaîtront en Enfer grâce aux traces de la prosternation, car l'Enfer brûlera 
le corps des hommes, sauf les traces de la prosternation qu'Allah lui a interdit de 
brûler. Ils sortiront de l'Enfer carbonisés, on versera sur eux de l'eau de vie et ils 
grandiront comme pousse la plante irriguée par l'eau. »2 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « Parmi 
les premières personnes jugées au Jour de la Résurrection, on fera venir un homme 
mort au combat. [Allah] le fera venir et lui montrera les bienfaits dont Il l'a comblé 
et cet homme les reconnaîtra. [Allah] dira : « Qu'as-tu fait de ces bienfaits ? » Il 
répondra : « J'ai combattu pour Toi jusqu'au martyre. » [Allah] lui dira : « Tu mens, 
mais tu as combattu pour qu'on dise : il est courageux, et cela a été dit. » [Allah] 
ordonnera alors qu'on le traîne sur son visage et qu'on le jette en Enfer. Aussi un 
homme ayant appris et enseigné la science et lut le Coran. [Allah] le fera venir et lui 
montrera les bienfaits dont Il l'a comblé et cet homme les reconnaîtra. [Allah] dira : 
« Qu'as-tu fait de ces bienfaits ? » Il répondra : << J'ai appris pour Toi la science et je 
l'ai enseignée, et j'ai lu le Coran. » [Allah] lui dira : << Tu mens, mais [tu as appris 
et lu] pour qu'on dise : il est savant, et cela a été dit. » [Allah] ordonnera alors qu'on 
le traîne sur son visage et qu'on le jette en Enfer. Aussi un homme à qui Allah a 
accordé l'aisance et toutes formes de biens. [Allah] le fera venir et lui montrera les 
bienfaits dont Il l'a comblé et cet homme les reconnaîtra. [Allah] dira : « Qu'as-tu 
fait de ces bienfaits ? » Il répondra : << Je n'ai pas laissé une voie en laquelle Tu aimes 
que l'on dépense, sans dépenser pour Toi. » [Allah] lui dira : << Tu mens, mais [tu as 
dépensé] pour qu'on dise : il est généreux, et cela a été dit. » [Allah] ordonnera alors 
qu'on le traîne sur son visage et qu'on le jette en Enfer.»3 et sous une formulation : 
<< Ces trois hommes sont les premières créatures d'Allah sur lesquelles l'Enfer 
brûlera au Jour de la Résurrection. »4 

J'ai entendu Shaykh Al-Islâm Ibn Taymiyyah dire : << De la même 
manière que les meilleurs des hommes sont les prophètes, les pires des 
hommes sont les imposteurs qui cherchent à leur ressembler et prétendent 

1 C'est une épine très dure répandue dans la région du Najd. 
2 Al-Bukhârî (6204). 
3 Muslim (1905). 
4 �ah/1.1. At-Targhîb (22). 



Péchés et guérison 
qu'ils font partie d'eux, alors qu'il n'en est rien. Les meilleurs des hommes 
après eux sont les savants, les martyrs, ceux qui attestent de la vérité [ du 
Message] et vouent le culte en toute exclusivité [à Allah]. Les pires des 
hommes sont ceux qui cherchent à leur ressembler et font croire qu'ils sont 
des leurs, alors qu'il n'en est rien. »1 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (:1) a dit : « Celui qui 
a commis une injustice envers son frère, en son sang ou ses biens, qu 'il s 'en libère 
aujourd'hui, avant le Jour où il n 'y aura ni dinar ni dirham. S'il possède des bonnes 
actions, on lui en prendra pour les donner [à sa victime], sinon on prendra des péchés 
de cet autre et on les lui imputera, puis on le jettera en Enfer. »2 

Il rapporte également que le Prophète (:1) a dit : « Celui qui s 'accapare 
injustement, ne serait-ce qu'un empan de terre, Allah mettra [un carcan de sept 
terres [à son cou] au Jour de la Résurrection. »3 

Il rapporte encore que le Messager d'Allah (:1) a dit : « Le feu par lequel 
vous vous chauffez ne représente qu'un soixante-dixième de la chaleur du feu de 
l'Enfer. » Les compagnons dirent : «  Ô Messager d'Allah ! Le feu de ce monde 
aurait suffi. » Il dit : « Le feu de l 'Enfer lui est supérieur de soixante-neuf degrés. 
Chaque degré étant égal à la chaleur [du feu terrestre]. »4 

Mucâdh (�) rapporte : « Le Messager d'Allah (�) m'a adressé la 
recommandation suivante : N'associe rien à Allah, même si on te tue ou te brûle ; 
ne désobéis pas à tes parents, même s'ils t 'ordonnent de laisser ta famille et tes biens ; 
ne délaisse pas volontairement la prière obligatoire, car celui qui délaisse 
volontairement la prière s'est écarté de la protection d'Allah ; ne consomme pas 
d 'alcool, car c 'est la source de toute turpitude ; et prends garde au péché, car le péché 
entraîne le courroux d'Allah. »s 

Les hadiths à ce sujet sont beaucoup plus nombreux que ce que nous en 
avons mentionné, il ne convient donc pas à celui qui s'adresse un conseil 
sincère de les ignorer, de se lancer dans les péchés, et de s'attacher au câble 
de l' espoir et de la bonne opinion d'Allah (�) .  

Abû Al-Wafâ Ibn cAqîl a dit : «  Prends garde à cela et  ne sois pas trompé, 
car on coupe la main pour une valeur de trois dirhams, on flagelle pour la 
consommation d'une tête d'aiguille d'alcool, une femme est entrée en Enfer 
pour avoir maltraité une chatte, et le manteau de celui qui l'avait volé dans 
le butin s' est enflammé, alors qu'il a été tué martyr. » 

1 Voir des propos en ce sens dans Al-<Aqîdah Al-Aefahâniyyah (121), et Al-Furqân (7). 
2 Al-Bukhârî (6169). 
3 Al-Bukhârî (3024). 
4 Al-Bukhârî (3092) et Muslim (2843). 
s f2.ah:îh: At-Targhîb (570). 

55 



Péchés et guérison 

Ibn Shihâb rapporte que le Messager d'Allah (:i) a dit : « Un homme est 
entré au Paradis en raison d'une mouche, et un homme est entré en Enfer en raison 
d'une mouche. - De quelle manière, ô Messager d'Allah ? - Deux hommes sont 
arrivés chez un peuple qui possédait une statue que personne ne pouvait dépasser 
sans lui faire une offrande. Ils dirent à l'un d'eux : «  Fais une offrande. - Je n'ai rien. 
- Fais une offrande, même une mouche. » Il fit offrande d'une mouche et ils le 
laissèrent partir, et ainsi il entra en Enfer. Ils dirent à l 'autre : « Fais une offrande. 
- Je ne ferai d'offrande à personne en dehors d'Allah (�). » Ils le tuèrent et il entra 
au Paradis. »1 Une seule parole peut plonger le serviteur en Enfer d'une 
distance plus grande que celle qui sépare l'Orient de l'Occident. 

Certains de ceux qui sont trompés peuvent se fier à ce qu'ils voient de 
bienfaits d'Allah sur eux en ce bas-monde, auxquels Il ne met pas fin, et ainsi 
ils pensent que cela compte parmi l'amour d'Allah envers eux, et qu'il leur 
accordera dans l'au-delà ce qui est meilleur encore ! C'est là un 
fourvoiement. 

cUqbah Ibn cÂmir (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « Si tu vois 
qu'Allah (�) accorde au serviteur ce qu'il aime des biens de ce monde, bien qu'il Lui 
désobéisse, sache que ce n'est qu'une manière de l'amener progressivement à sa 
perte. »2 Puis il récita la Parole d'Allah (�) : 

0s_/r�� 
« Puis, lorsqu'ils oublièrent ce qu'on leur avait rappelé, Nous leur 

ouvrîmes toutes les portes de l'abondance ; et lorsqu'ils se réjouirent de ce 
qui leur avait été donné, Nous les saisîmes soudainement, et les voilà 
désespérés »3 

Un pieux prédécesseur a dit : « Si tu vois qu'Allah continue à t'accorder 
des bienfaits, alors que tu Lui désobéis, prends garde, car ce n'est qu'une 
manière de t'amener progressivement à ta perte. » Allah (�) dit : 
� �-- · � · . � ,�t � · - > > t . ;- ·!,t >�7-- . -- 1 r:i;:;j ��: i:..i > or -: �  .Y�-i--
8 'J � � M?'...r.--:-'-�J':. � �-- . --:.J ..,... ù-"": u .Y..J 

> n l,;I -:'11 -:'  >- > --�:">.• ,!- ...- � / >é'�-- _, ,,,, "'» -' ..,--','t • » --� ,,  �, t;: (:[;:: 
� l.,o.J �.) � I'.>µ 19?.JJ '©' ��� 1..r-"J \,,Y.' r-6;;;::l;)'©' 0J - +.-

1 Az-Zuhd (84). 
2 As-�a!1î!1ah (413). 

3 Al-Ancâm, v.44. 

� � � -- h � -- - �W\}1if ; -----rr � --- - ::,._) ,, � '.J - j� 



Péchés et guérison 
« S'il n'était pas à craindre que les hommes ne forme qu'une seule 

communauté mécréante, Nous aurions pourvu les maisons de ceux qui ne 
croient pas au Miséricordieux de toits d'argent, avec des escaliers pour y 
accéder, de portes et de lits pour qu'ils puissent s'y reposer, et Nous aurions 
couvert le tout d'ornements dorés. Mais tout cela n'aurait été qu'une 
jouissance éphémère d'ici-bas, car, pour ton Seigneur, la vraie vie est celle 
qui est dans la vie future et qu'Il réserve à ceux qui Le craignent. »1 

Allah (�) a réfuté ceux qui pensaient de cette manière par Sa Parole : 
>/ • ,,,.,,, ,,, .,,,,.,,,: > // � / ,,, -:::,: ...... 0 .,,_.,,,,('-;. .,,,,, .>. >,,,,,. >,,,,,,,,,,, >✓

✓
r:� ,>,,, > ,,.,,,.., / / > / ,i"1 ,--::'f.; ,-1.!_;-d � .J..w �\ l. l�l L.IJ '0 Y"..r l �.J J� .�J ,A..o_;-> \; ,�.J �\ \:. I.'>� � t 1,o\i 

0 •, / J,, c'� /, ,,,,.,.:-� / / t • / ): _J,. n  
�\ 0y� "-J .)! )l)ey �1-q_; J� 

« Quant à l'homme, lorsque son Seigneur l'éprouve en l'honorant et en le 
comblant de bienfaits, il dit : « Mon Seigneur m'a honoré. » Mais lorsqu'Il 
l'éprouve en lui limitant sa subsistance, il dit : « Mon Seigneur m'a 
humilié. » Il n'en est pourtant pas ainsi ! »2 

Ce qui signifie : tout bienfait et toute largesse de subsistance que 
J'accorde n'est pas nécessairement un honneur que Je fais, de même toute 
épreuve ou difficulté que J'inflige n'est pas nécessairement un mépris, mais 
J'éprouve untel par les bienfaits, et J'honore cet autre par les difficultés. 
Ainsi, on rapporte que le Prophète (;i) a dit : « Allah accorde ce bas-monde à 
celui qu 'Il aime et celui qu 'Il n'aime pas, alors qu 'Il n 'accorde la foi qu 'à celui qu'Il 
aime. »3 

Un pieux prédécesseur a dit : « Combien sont amenés progressivement à 
la perte par les bienfaits dont ils jouissent. Combien sont éprouvés par les 
éloges qu'on leur adresse. Combien sont trompés par le fait que leurs péchés 
soient dissimulés. »4 

10 - Critique de ceux qui se fourvoient 

Parmi les hommes qui se fourvoient le plus, figure celui qui est trompé 
par ce bas-monde et le préfère à l'au-delà, et s'en satisfait, au point que l'un 
d'eux dise : « Ce bas-monde est un paiement comptant, alors que l'au-delà 
est un paiement différé, et le paiement comptant est meilleur que le paiement 
différé. » Un autre dit : « Un grain comptant est meilleur qu'une perle 
promise. » Un autre encore dit : «  Les délices de ce bas-monde sont certains, 

1 Az-Zukhruf, v.33-35. 
2 Al-Fajr, v.15-17. 
3 As-�a!JP1ah (2714). 
4 Az-Zuhd (327) . 



Péchés et guérison 

les délices de l'au-delà sujets au doute, et je ne laisse pas ce qui est certain 
pour ce qui est douteux. » 

C'est là une des plus grandes tromperies et illusions de Satan, et les 
animaux sont plus sensés qu'eux, car lorsque les animaux craignent le méfait 
d'une chose, ils ne s'y risquent pas, même si on les frappe, alors qu'eux se 
risquent en ce qui les détruira, et ils sont entre l'attestation et le reniement. 
Ce genre d'individu, même s' ils croient en Allah, Son Messager, Sa rencontre 
et la rétribution, ils comptent parmi les plus malheureux des hommes, car ils 
commettent cela sciemment ; et s'ils ne croient pas en Allah et Son Messager, 
ils sont plus éloignés encore. 

Quant aux propos de celui qui dit : « le paiement comptant est meilleur 
que le paiement différé », on peut y répondre que si la valeur du paiement 
comptant et du paiement différé sont équivalentes, le paiement comptant est 
meilleur, mais s'ils diffèrent et que la valeur du paiement différé est plus 
grande, ce dernier est meilleur. Que dire lorsqu'on sait que tout ce bas­
monde, du début à la fin, est semblable à une seule respiration dans l'au­
delà. Ainsi, Al-Mustawrid Ibn Shaddâd (�) rapporte que le Messager 
d'Allah (:i) a dit : «  Ce bas-monde est, au regard de l'au-delà, semblable au fait que 
l'un de vous trempe son doigt dans la mer, qu'il voit ce qu'il en retire ? »1 Ainsi, 
préférer ce qui est donné comptant à ce qui est différé figure parmi les plus 
grandes tromperies et les pires des ignorances. Si telle est la valeur de 
l'ensemble de ce bas-monde face à l'au-delà, que dire du temps de l' existence 
humaine face à l'au-delà ? 

Qu'est-il de prioritaire pour l'homme sensé ? Préférer ce bas-monde pour 
ce court instant, et ainsi se priver du bien éternel dans l'au-delà ? Ou 
délaisser une chose minime, méprisable et bientôt abandonnée, pour obtenir 
ce qui n'a pas de valeur estimable, ne peut être imaginé et dénombré, et qui 
est sans fin. 

Quant aux propos de cet autre : « Je ne laisse pas ce qui est certain pour 
ce qui est douteux », on peut lui répondre : soit tu doutes de la promesse 
d'Allah, de Sa menace, et de la véracité de Ses messagers, soit tu en as la 
certitude. Si tu en as la certitude, tu ne délaisses qu'un grain de ce bas­
monde, bientôt abandonné, pour une chose certaine, sur laquelle il n'y a 
aucun doute, et qui ne cessera jamais. 

Et si tu doutes, reviens aux signes du Seigneur (�) qui indiquent Son 
existence, Sa puissance, Sa volonté, Son unicité, et la véracité de Ses 
messagers en ce dont ils ont informé à propos d'Allah (�) - Adonne-toi à cela, 

1 !i_ablll AI-Jâmic (5547). 



Péchés et guérison 

considère et inspecte, jusqu'à ce que t'apparaisse clairement que ce qu'ont 
apporté les prophètes venant d'Allah est la vérité sur laquelle il n'existe 
aucun doute, et que le Créateur de cet univers, le Seigneur des cieux et de la 
terre, s'élève et s'innocente de tout ce qui s'oppose à ce dont Ses messagers 
ont informé à Son propos. 

Celui qui Lui impute autre que cela L'aura insulté et démenti, et il aura 
renié Sa seigneurie et Sa royauté ; car il est impossible, pour toute personne 
douée d'une saine nature, que le véritable Souverain soit incapable d'une 
chose, soit ignorant, ne sache rien, n'entende pas, ne voit pas, ne parle pas, 
n'ordonne pas, n'interdise pas, ne récompense pas, ne châtie pas, n'élève pas 
qui Il veut, n'avilisse pas qui Il veut, n'envoie pas Ses messagers aux 
différentes directions de Son royaume, ne se préoccupe pas de la situation 
de Ses sujets, mais les laisse sans but et les néglige ! C'est là une injure faite 
à la royauté de tout homme, alors comment cela serait-il permis concernant 
le Souverain véritable ? 

Si l' être humain médite sur sa condition, de la goutte qu'il fut jusqu'à son 
développement complet, il constatera que Celui qui s'est occupé de lui de la 
sorte, Celui qui l'a fait passer par tous ces états, et l'a formé à travers ces 
étapes, il ne convient pas qu'on dise qu'il l'ait négligé ou laissé sans but, qu'il 
ne lui ait rien ordonné et interdit, qu'il ne lui ait pas fait connaitre Ses droits 
sur lui, ne le récompense pas, et ne le châtie pas. Si l'homme méditait comme 
il se doit, tout ce qu'il voit et ne voit pas serait un signe de l'Unicité, de la 
prophétie, de la Résurrection, et du fait que le Coran est Sa Parole. Nous 
avons mentionné l'argumentation sur cette question dans l'ouvrage Aymân 
Al-Qur'ân1, à propos de Sa Parole 

0 (" > ,,
>

,-; ,: � / > > ;  ;; � / > > ,,  > ·>. -✓

-1:'-!�_,..._)J;J ,.vl'©'0� 'i c.J'©°0���' ')I.; 

« Je jure par ce que vous voyez, ainsi que par ce que vous ne voyez pas. 
Ce Coran est la parole d'un illustre Messager »2 

De même que nous avons mentionné un autre pan de cette 
argumentation à propos de Sa Parole 0 / > •> ,-;� �

:P
- > 

> / / 0 • '.l,ü\ . ·-1 -j � � � 
« Ainsi qu'en vous-mêmes, ne voyez-vous donc pas ? »3 

1 At-Tibyân fi Aqsâm Al-Qur'ân (109). 
2 Al-H_âqqah, v.38-40. 
3 Ad-Dhâriyât, v.21 . 



Péchés et guérison 
L'être humain est, en lui-même, une preuve de l'existence de son 

Créateur, de Son unicité, de la véracité de Ses prophètes, et de l'affirmation 
de Ses attributs de perfection. 

Il apparaît donc que celui qui agit ainsi est trompé des deux points de 
vue : que l'on considère qu'il croit et ait une pleine certitude [ en la promesse 
d'Allah], ou qu'on considère qu'il la renie et en doute. 

Si tu demandes : Comment peut-on rassembler la croyance ferme, sur 
laquelle il n'existe aucun doute, en la résurrection, au Paradis et à l'Enfer, et 
le fait de s' en détourner ensuite dans les actes ? Est-il dans la nature humaine 
qu'un homme sache que demain il doit se présenter devant un roi pour qu'il 
le châtie durement, ou pour qu'il l'honore grandement, et qu'il passe la nuit 
insouciant et distrait, sans se rappeler son arrivée devant le roi, sans s'y 
préparer et prendre ses dispositions ? 

On peut répondre : C'est là, par Allah, une question exacte qui se pose à 
la plupart des hommes, et l'association de ces deux choses compte par les 
choses les plus étonnantes. Ce manquement trouve plusieurs causes : 

La première est la faiblesse de science et le manque de certitude, et celui 
qui pense que la science ne diffère pas [d'un individu à l'autre], son avis 
compte parmi les propos les plus pervertis et les plus faux. Ibrâhîm, l'ami 
privilégié d'Allah, a demandé à son Seigneur de faire revivre les morts, afin 
qu'il le voit de ses yeux, après qu'il ait su que le Seigneur en avait le pouvoir, 
en vue d'augmenter sa sérénité, et que ce qui était su devienne réalité. De 
même, le Prophète (:i) a dit : « Celui qui rapporte n'est pas comme celui qui a 
vu. »1 

Si, au manque de science, vient s'ajouter le fait de ne pas s'en rappeler, et 
son absence du cœur en de nombreux moments, ou la plupart du temps, en 
raison du fait qu'on se préoccupe de ce qui s'y oppose, et qu'on joint à cela 
les exigences de la nature, la domination des passions, l'emprise des désirs, 
le fourvoiement de l'âme, la tromperie de Satan, le fait de trouver lointaine 
la promesse, les espérances lointaines, la somnolence de l'insouciance, 
l'amour de ce bas-monde, les permissions tirés des fausses interprétations, 
l'accoutumance aux avantages ; ne retient la foi que Celui qui retient les cieux 
et la terre de disparaître. 

C'est pour cette raison que les gens diffèrent dans la foi et les œuvres, 
jusqu'à parvenir au plus petit grain de foi dans le cœur. Mais l'ensemble de 
ces causes naît d'un manque de clairvoyance et de patience, c'est pourquoi 

1 Shar!J:. At-IalJ.âwiyyah (335). 



Péchés et guérison 

Allah (�) a loué les adeptes de la patience et de la certitude, et qu'il en a fait 
les imams de la religion, lorsqu'il dit : 

� / ,, 0 / > .
>

( . .  /,".' · �  / / ·1 ,.,,,,,,  ,-:::, f'.' ··L, / .,. ,,, -:, -; /i · >· (t-:::::-ü� �q 1 ... �.., � L.J li • .> • .:..:.,.)_J 1 ,- � � . rJ � - ., _,., ..J 
� - -,.. � \ • ,,,, 

« Nous avons élu parmi eux des imams qui guidaient par Notre ordre 
aussi longtemps qu'ils enduraient et croyaient fermement en Nos versets »1 

1 1  - La distinction entre la bonne opinion et le fourvoiement 

La distinction entre la bonne opinion [d'Allah] et le fourvoiement est 
apparue clairement : ainsi, lorsque la bonne opinion amène à la pratique 
d' œuvres pieuses et y incite, elle est correcte ; mais si elle amène à l'oisiveté 
et la pratique des péchés, elle n'est que fourvoiement. 

La bonne opinion [d'Allah] est l'espoir, ainsi celui dont l'espoir le guide 
à l'obéissance et l'empêche de tomber dans le péché, son espoir est correct ; 
mais celui dont l'oisiveté est l'espoir, et dont l'espoir n'est qu' oisiveté et 
négligence, c'est là un fourvoiement. 

Si un homme possède une terre dont il espère que la récolte pourra lui 
apporter des bénéfices, mais qui néglige cette terre, sans la semer ni la 
cultiver, et garde malgré tout une bonne opinion en se disant que la récolte 
viendra sans culture, semence, arrosage et soins, les gens penseraient qu'il 
est le plus stupide des hommes. Il en est de même s'il garde une bonne 
opinion et un fort espoir d'avoir un enfant sans rapport charnel, ou de 
devenir l'homme le plus savant de son époque sans rechercher la science et 
s'y consacrer totalement, ou d'autres choses de ce genre. 

C'est également le cas de celui qui garde une bonne opinion et un fort 
espoir d'obtenir les plus hauts degrés et délices éternels, sans pour autant 
obéir et se rapprocher d'Allah (�) en se conformant à Ses ordres et en 
s'éloignant de Ses interdits. Et c'est Allah qui accorde le succès. Allah (�) 
dit : 

.,,,,, • � .> ., / » _ ,, -: ( >� ,,, ""î / / • / -; > •,, -:'; ...î,t "î 1 .---: ·  1 > / / / i >,, , ,, " -1r i �,, 1,, ,,,.,,,.  ·.1, 1 1 � _;p 4U � � ...:...-_; ùf.../.. �JI � � � ��..J !J�U> 0-:'-:]J ..J '..,-" <- .:...:..-t.� ùi, 

« Ceux qui ont cru, émigré et lutté dans le sentier d'Allah, ceux-là 
espèrent la miséricorde d'Allah. Et Allah est Pardonneur et 
Miséricordieux. »2 

1 As-Sajdah, v.24. 
2 Al-Baqarah, v.218. 

6J 



Péchés et guérison 
Médite sur la manière dont Il a fait de leur espoir leur accomplissement 

de ces actes d'obéissance. Ceux qui se fourvoient disent : « Ceux qui sont 
négligents, dédaignent les droits d'Allah, délaissent Ses commandements, 
transgressent envers Ses serviteurs, et tombent dans Ses interdits, ceux-là 
espèrent la miséricorde d'Allah. » 

La subtilité de cette question est que l'espoir et la bonne opinion vis-à­
vis d'Allah ne peuvent survenir qu'en mettant en œuvre les moyens 
qu'impliquent la sagesse d'Allah dans Sa Législation, Sa prédestination, Sa 
rétribution, Sa générosité. L'homme doit les mettre en œuvre puis avoir une 
bonne opinion de son Seigneur, il doit espérer qu'il ne le confiera pas à ces 
moyens, mais qu'ils lui permettront de parvenir à celui qui sera profitable, 
et qu'Il écarte de lui ce qui s'y oppose et annule leurs effets. 

12 - Les implications de l'espoir 

Il convient de savoir que celui qui espère une chose, son espoir implique 
trois éléments : le premier est l'amour de ce qu'il espère, le deuxième est la 
crainte de la perdre, et le troisième est son application à atteindre cette chose, 
autant que possible. 

Quant à l'espoir qui n'est accompagné d'aucune de ces trois choses, il est 
de l'ordre des fausses espérances. L'espoir est une chose et les fausses 
espérances en sont une autre, car toute personne qui espère ressent de la 
crainte, et celui qui emprunte un chemin et ressent de la crainte presse le pas 
de peur de manquer ce qu'il recherche. 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « Celui qui 
craint [d'arriver trop tard], chemine de nuit ; et celui qui chemine de nuit parvient 
à destination. La marchandise d 'Allah est précieuse, la marchandise d 'Allah est le 
Paradis. »1 

De la même manière qu'Allah (�) a attribué l'espoir à ceux qui 
pratiquent des œuvres pieuses, Il leur a également attribué la crainte, ainsi 
on voit que l'espoir et la crainte utiles sont ceux qui sont accompagnés 
d' œuvres pieuses, comme Allah (�) dit : 

1/•> ,,,, · ,,,,. .,. .,,,, � ........ 0 .,,,. > •J. .. _,,,. ..... ., .> ,,,,. ..z .. .,,. 0.,,,.  > •> .,,,. ,,,,, ...... • - > ,,,. -;,,, -::; 

G.,1.?, ':/ rf/,,_,> ��\., OA W�Y. rt"! S1-!.�__....A ��\., ,v ,J_.,•!, •; ri_; �- ·> � r-" ��l .:,l 

1 As-fia!§b_ah (2335). 

62 



Péchés et guérison 
« Ceux qui tremblent par crainte de leur Seigneur, croient en Ses versets, 

ne Lui associent rien, donnent ce qu'ils peuvent et dont les cœurs tremblent 
de crainte à la pensée de retourner à leur Seigneur ; ceux-là s'empressent 
d'accomplir de bonnes actions et sont les premiers à les accomplir. »1 

cÂ'ishah (�) rapporte : « J'ai interrogé le Messager d'Allah (�) à propos 
de ce verset, et j'ai dit : S'agit-il de ceux qui consomment de l' alcool, tombent 
dans la fornication et volent ? Il répondit : Non, ô fille du véridique ! Mais il 
s'agit de ceux qui jeûnent, accomplissent la prière, acquittent l'aumône, et craignent 
qu'on ne l'accepte pas d'eux, ce sont eux qui s'empressent d'accomplir de bonnes 
actions. »2 

Allah (�) a décrit les bienheureux par la bienfaisance accompagnée de 
crainte3, et Il a décrit les malheureux par la malfaisance accompagnée 
[d'illusion] de sécurité4• 

Celui qui médite sur la condition des Compagnons constatera qu'ils 
étaient au summum de la pratique d' œuvres pieuses tout en étant au 
summum de la crainte. Alors que nous avons, nous, réuni entre la négligence 
et [l' illusion de] sécurité. 

Le véridique [Abû Bakr] (�) a dit : «  J'aurais aimé être un poil sur le corps 
d'un croyant. »s 

On rapporte également qu'il prenait sa langue et disait : « C'est elle qui 
me mènera à ma perte. »6 

Il pleurait abondamment et disait : « Pleurez, et si vous ne pleurez pas, 
forcez-vous. »7 

Lorsqu'il se levait pour accomplir la prière, il ressemblait à un bout de 
bois, en raison de sa crainte d'Allah (�)8• 

On apporta un jour un oiseau à Abû Bakr. Il le considéra un moment en 
le tournant et le retournant dans sa main puis dit : « Un animal n'est tué, ou 
un arbre abattu, qu'en raison de son manque de glorification d'Allah. 

1 Al-Mu 'minûn, v.57-61. 
2 As-�a/:1_Îh_ah (162). 
3 Comme dans Sa Parole : « Ceux qui respectent les liens qu'Allah a ordonné d'honorer, 
redoutent leur Seigneur et craignent un mauvais jugement (de leurs œuvres) » Ar-Racd, v.21 . 
4 Comme dans Sa Parole : « Êtes-vous à l'abri qu'Il vous engloutisse sous terre, ou abatte sur 
vous une pluie de pierres, et vous ne trouverez alors aucun protecteur » Al-Isrâ', v.68. 
s Az-Zuhd (513). 
6 Az-Zuhd (561). 
7 Az-Zuhd (558) . 
B Al-Mu§.annaf (2/264). 



Péchés et guérison 

Lors de son agonie, il dit à c Â' ishah : « Ô ma fille ! J'ai pris des biens des 
musulmans, cette tunique, cette écuelle pour traire, et ce servant, presse-toi 
de les apporter à Ibn Al-Kha_tlâb. »1 

Il dit également : « Par Allah ! J'aurais aimé être cet arbre dont on mange 
et que l' on coupe. »2 

Qatâdah a dit : « On m'a rapporté que Abû Bakr a dit : J'aurais aimé être 
de l'herbe que les bêtes paissent. » 

cUmar récita sourate At-Iûr, jusqu'à parvenir au verset : 
0 ,�j �_; yl� 0; 

« Le châtiment de ton Seigneur surviendra inévitablement »3 

Il pleura alors intensément au point de tomber malade et que les gens lui 
rendent visite.4 

Il dit à son fils, lors de son agonie : « Malheur à toi ! Mets ma joue au sol, 
afin qu'il me fasse, peut-être, miséricorde. » par trois fois, puis il rendit 
l'âme.5 

Parfois, lors de sa récitation de nuit, il récitait un versait qui l'effrayait, et 
restait ensuite plusieurs jours chez lui, et les gens lui rendaient visite, 
pensant qu'il était malade.6 

Sur son visage on pouvait distinguer deux sillons noirs causés par les 
larmes.7 

Ibn cAbbâs (�) lui dit : «  À travers toi, Allah a fait bâtir des villes, accordé 
des conquêtes et ceci, et cela. » Il répondit : « J'aurais aimé parvenir au salut, 
sans récompense ni péché. »8 

On rapporte que lorsque cUthmân Ibn cAffân (�) se tenait devant une 
tombe, il pleurait jusqu'à ce que sa barbe ruisselle de larmes.9 

1 Az-Zuhd (567). 
2 Az-Zuhd (580). 
3 At-Iûr, v.7. 
4 Az-Zuhd li Abî Dâwud (46) . 
s Az-Zuhd li Abî Dâwud (46). 
6 Az-Zuhd (627). 
7 Az-Zuhd (636). 
s Az-Zuhd (697). 
9 At-Tirmidhî (2308) . 



Péchés et guérison 
Il dit : « Si j'étais entre le Paradis et l'Enfer, sans savoir où on ordonnera 

de me faire entrer, je choisirais d'être une braise, avant de savoir vers lequel 
des deux je me dirige. »1 

De même, cAlî Ibn Abî Iâlib était connu pour ses pleurs et sa crainte ; et 
les deux choses qu'il craignait plus encore étaient les fausses espérances et le 
suivi des passions. Il dit : « Les fausses espérances font oublier l'au-delà, et 
le suivi des passions empêche de parvenir à la vérité. Ce bas-monde s'en va, 
l'au-delà arrive, et tous deux ont des enfants, alors soyez des enfants de l' au­
delà et ne soyez pas des enfants de ce bas-monde. Aujourd'hui on peut 
œuvrer sans jugement, alors que demain viendra le jugement sans qu'on ne 
puisse plus œuvrer. »2 

Abû Ad-Dardâ' (�) disait : « Ce que je crains le plus pour ma personne 
au Jour de la Résurrection et qu'on me dise : Ô Abû Ad-Dardâ' ! Tu as su, 
mais qu'as-tu accompli de ce que tu as su ? »3 

Il disait également : « Si vous saviez ce que vous rencontrerez après la 
mort, vous ne mangeriez rien avec désir, vous ne boiriez rien avec désir, vous 
n'entreriez dans aucune demeure pour vous y abriter du soleil, mais vous 
vous rendriez dans le désert en frappant vos poitrines, et vous pleureriez sur 
votre sort. J'aurais aimé être un arbre que l'on taille puis que l'on mange. »4 

Le dessous de l' œil de Ibn cAbbâs était semblable à un lacet pendant, et 
ce en raison des larmes.5 

Abû Dharr disait : « Si seulement j'avais été un arbre que l'on taille, 
j'aurais aimé n'avoir jamais été créé. »6 

On lui présenta une aumône, et il dit : « Nous avons une chèvre dont 
nous tirons du lait, des ânesses sur lesquelles nous transportons, un esclave 
affranchi à notre service, et une tunique supplémentaire, et je crains le 
jugement pour cela. »7 

Une nuit, Tamîm Ad-Dârî récita sourate Al-Jâthiyah, et lorsqu'il parvint à 
ce verset : 

..:.-'�1,;a11 �:'c:' i 1: " 1; &.:J?.;.f� -� 01�- ::J{ i > --:: •r:- .:JL:: .. � ·1 ,,., -- -- :J � --- . ù -- ,,. !.,>� �-- . -- r 

1 Az-Zuhd (685). 
2 Az-Zuhd (692). 
3 Az-Zuhd (730). 
4 Az-Zuhd (730). 
5 Zawâ'id Az-Zuhd (783). 
6 Az-Zuhd (787). 
7 Az-Zuhd (786). 



Péchés et guérison 
« Ceux qui commettent de mauvaises actions pensent-ils que Nous allons 

les traiter comme ceux qui croient et accomplissent de bonnes œuvres ? »1 

Il se mit à le répéter et pleurer jusqu'au matin.2 

Abû clJbaydah cÂmir Ibn Al-Jarrâh a dit : « J'aurais aimé être un bélier 
que ma famille sacrifie, qu'ils mangent ma chair, et boivent mon bouillon. »3 

C'est là un chapitre qu'il serait long de mentionner de manière 
exhaustive. Al-Bukhârî a intitulé un chapitre de son �af1îb. : « La crainte du 
croyant de réduire à néant ses œuvres qu'il ne s'en aperçoive. » 

Ibrâhîm At-Taymî a dit : « Je n'ai jamais rapporté mes actes à mes paroles 
sans penser être menteur. »4 

Ibn Abî Malîkah rapporte : « J'ai rencontré trente Compagnons du 
Prophète (:.i), et tous craignaient l'hypocrisie pour eux-mêmes, aucun d'eux 
ne disait qu' il avait la foi de Jibrîl ou Mikâ'îl. »5 

On rapporte que Al-Hasan a dit : « Seul un croyant Le craint, et seul un 
hypocrite peut s'en croire à l'abri. » 

cUmar Ibn Al-Kha!!âb demanda à Hudhayfah : « Je t' implore par Allah, 
le Messager d'Allah (�) m'a-t-il mentionné - c'est-à-dire parmi les 
hypocrites ? » Il répondit : « Non, et je ne témoignerai pour personne après 
toi. »6 

J'ai entendu notre enseignant [Ibn Taymiyyah] dire : « Ce qu'il veut 
signifier n'est pas : je n'innocente personne de l'hypocrisie en dehors de toi, 
mais je ne m'ouvre pas cette porte, et qu' ainsi je témoigne en faveur de toute 
personne qui me demande si le Messager d'Allah (�) l'a mentionnée. » 

Dans un sens proche, on trouve la parole du Prophète (:.i) adressée à 
l'homme qui lui demanda qu'il invoque afin qu'il soit parmi les soixante-dix 
mille qui entreront au Paradis sans jugement, lorsqu'il lui dit : « cUkâshah t'a 
devancé en cela. »7 Il ne voulait pas signifier que seul cUkâshah le méritait 
parmi les Compagnons, mais s' il avait invoqué en sa faveur, un autre l'aurait 
demandé, puis un autre, et cette porte aurait été ouverte, et il est possible 

1 Al-Jâthiyah, v.21 . 
2 Az-Zuhd li Abî Dâwud (394). 
3 Az-Zuhd (1025). 
4 �ifah As-�afwah (2/673). 
5 Jâmi< Al-<Ulûm wa-l-Hikam (407). 
6 Majmac Az-Zawâ'id (3/42). 
7 Al-Bukhârî (6175) et Muslim (216). 

66 



Péchés et guérison 

qu'une personne ne méritant pas d'en être le demande, il convenait donc de 
s'en abstenir, et Allah est plus savant. 

13 - Les méfaits des péchés et désobéissances 

Revenons à ce dont nous traitions comme remède au mal qui, s'il 
persiste, ruine la vie du serviteur en ce bas-monde et dans l'au-delà. Il faut 
savoir que les péchés et désobéissances entraînent nécessairement des 
méfaits, et ces méfaits sur le cœur sont semblables aux méfaits du poison sur 
le corps, en fonction de leur degré de nuisance. Existe-t-il, en ce bas-monde 
et dans l'au-delà, un mal ou une maladie, sans que leurs causes ne soient les 
péchés et désobéissances ? 

Qu'est-ce qui a fait sortir les parents (Adam et Eve) du Paradis, la 
Demeure des délices, de la joie et du bonheur, pour la Demeure des douleurs, 
tristesses et malheurs ? 

Qu'est-ce qui a fait sortir lblîs du royaume des cieux, a provoqué son 
bannissement et sa malédiction, a déformé son apparence en son for intérieur 
pour la plus immonde et la plus hideuse des apparences et des fors 
intérieurs ; a remplacé la proximité par l'éloignement, la miséricorde par la 
malédiction, la beauté par la laideur, le Paradis par un Feu flamboyant, la foi 
par la mécréance, le soutien de l' Allié et Digne de louange par la plus grande 
des inimitiés et dissensions ; la poésie de la célébration de la gloire, de la 
sainteté et de l'unicité par le vacarme de la mécréance, du polythéisme, du 
mensonge, du faux, et de la turpitude ; et l'habit de la foi par celui de la 
mécréance, de la perversion et de la désobéissance. Ainsi, il a été méprisé au 
plus haut point par Allah, il est tombé au plus bas à Ses yeux, la colère du 
Seigneur (g) s'est abattue sur lui, Il l'a égaré, Il l'a abhorré au plus haut point 
et l'a avili. Il est donc devenu le meneur de tout dépravé criminel, et il a 
accepté d'être ce meneur après avoir atteint un rang élevé dans l'adoration 
et la souveraineté. Je cherche protection auprès de Toi, ô Allah, contre le fait 
de m'opposer à Ton ordre et tomber dans Tes interdits. 

Qu'est-ce qui a noyé tous les habitants de la terre, au point que l'eau 
dépasse le sommet des montagnes ? 

Qu'est-ce qui a déchaîné la tempête contre le peuple de cÂd, au point de 
les jeter sans vie au sol, comme s'ils étaient des troncs de palmiers morts, et 
qui a détruit tout ce qu'elle rencontrait parmi leurs demeures, leurs champs, 
leurs cultures, et leurs bêtes, au point qu'ils deviennent un exemple pour les 
communautés jusqu'au Jour de la Résurrection? 

67 



Péchés et guérison 

Qu'est-ce qui a envoyé contre le peuple de Thamûd le Cri qui leur déchira 
le cœur et la poitrine, si bien qu'ils moururent jusqu'au dernier ? 

Qu'est-ce qui a élevé la cité de Lû! au point que les anges entendent les 
aboiements de leurs chiens, puis Il la retourna sur eux, la mettant sens dessus 
dessous, les faisant ainsi tous périr, puis des pierres tombées du ciel se sont 
abattues sur eux, et ils ont subi un ensemble de châtiment qu'aucun autre 
peuple n'a subi. Il en est de même pour leurs semblables, et le châtiment n'est 
pas loin des injustes. 

Qu'est-ce qui a envoyé un nuage au peuple de Shucayb, et lorsqu'il 
parvint au-dessus d'eux, il fit pleuvoir sur eux un feu flamboyant. 

Qu'est-ce qui a noyé Pharaon et son peuple dans la mer, puis leurs âmes 
ont été portées vers !'Enfer, ainsi les corps ont été noyés et les âmes 
consumées. 

Qu'est-ce qui a englouti Qârûn, sa demeure, ses biens et sa famille ? 
Qu'est-ce qui a entrainé à la perte les peuples après Nûh, en leur faisant 

subir différents châtiments et en les détruisant totalement ? 
Qu'est-ce qui a provoqué la perte le peuple de Yâ-Sîn, par le Cri qui les 

détruisit jusqu'au dernier ? 
Qu'est-ce qui a envoyé aux Enfants d'Israël un peuple puissant qui 

entrait dans les demeures, tuait les hommes, faisait prisonniers les enfants et 
les femmes, brûlait les maisons, et pillait les biens. Puis, Il les envoya contre 
eux une seconde fois, et ils détruisirent et s'opposèrent à tout ce qu'ils 
pouvaient. 

Qu'est-ce qui a envoyé contre eux ces différents châtiments : parfois par 
la mort, l'esclavage, et la destruction des demeures ; d'autres fois par 
l'iniquité des rois ; d'aucuns par la transformation en singes et en porcs, et 
bien d'autres encore, car le Seigneur (�) a juré : 
�,,,�<_-; z, -- ��1 > . "î �--

� 1 4
.__,1�1 �-> ·» > -- . ,, ::;..H .,, :i1 1;_.1: � .,,".J .J.,-., �-' ;. ,, t!-:.r-' . .J u� ,, r r◄-'"� ...:_r ,,  . ,,  �Y.. �� ,,- . .  

« Il enverra contre eux celui qui leur imposera le pire châtiment jusqu'au 
Jour de la Résurrection. En vérité, ton Seigneur est prompt à punir mais Il 
est aussi Pardonneur et Miséricordieux »1 

cAbd Ar-Rahmân Ibn Jubayr rapporte, d'après son père : « Lorsque 
Chypre fut conquise, on sépara ses habitants, et les uns pleurèrent les autres. 
Je vis alors Abû Ad-Dardâ', assis seul, en pleurs, je lui dis : Ô Abû Ad-

1 Al-A<râf, v.167. 



Péchés et guérison 
Dardâ' ! Qu'as-tu à pleurer en ce jour où Allah a honoré l'islam et ses 
adeptes ? Il répondit : Malheur à toi, ô Jubayr ! Comme les gens sont 
méprisables pour Allah lorsqu'ils négligent Son ordre ! Alors qu'ils étaient 
un peuple puissant et dominant, détenant la royauté, ils ont négligé l'Ordre 
d'Allah et sont devenus tels que tu les vois. »1 

Abû Al-Bukhtarî rapporte : « Un homme l'ayant entendu du Prophète 
(:i) m'a transmis qu'il a dit : Les gens ne périront pas jusqu'à ce qu'ils se donnent 
des excuses. »2 

Umm Salamah (�) rapporte qu'elle a entendu le Messager d'Allah (:i) 
dire : « Lorsque les péchés apparaîtront dans ma Communauté, Allah les frappera 
tous d'un châtiment venant de Lui. - Ô Messager d'Allah ! N'y aura-t-il pas 
parmi eux des gens pieux ? - Certes. - Et que leur arrivera-t-il ? - Ils seront 
frappés par ce qui frappera les gens, puis ils iront vers le pardon et l'agrément 
d'Allah. »3 

Parmi Al-Marâsil4 de Al-Hasan [Al-Ba§.rî] on trouve que le Prophète (:i) a 
dit : « Cette Communauté ne cessera d'être sous la protection d'Allah, tant que ses 
savants ne prendront pas parti pour ses gouverneurs, tant que ses pieux ne 
témoigneront pas de la piété de ses dépravés, et tant que les pires d'entre eux ne 
mépriseront pas les meilleurs d'entre eux. S'ils agissent ainsi, Allah lèvera Sa 
protection, et enverra contre eux leurs tyrans qui leur imposeront le pire des 
châtiments, puis Allah les frappera d'indigence et de pauvreté. »5 

Thawbân (�) rapporte que le Messager d'Allah (:i) a dit : « L'homme est 
privé de richesses en raison d'un péché qu'il commet. »6 

Il rapporte également que le Prophète (:i) a dit : « Peu s'en faut que les 
communautés se rassemblent contre vous de tous horizons, comme se rassemblent 
les gens autour de leur repas. - Est-ce en raison de notre faible nombre ? - Non, 
à ce moment, vous serez nombreux, mais vous serez comme l'écume du torrent et 
Allah retirera du cœur de votre ennemi la crainte de vous, et on jettera en vos cœurs 
la faiblesse. - Quelle est cette faiblesse ? - L'amour de ce bas-monde et la 
répugnance de la mort. »7 

1 Az-Zuhd (762). 
2 ;ia/1î/1 Al-Jâmic (5231). 
3 As-;ia/1î/1ah (1372). 
4 NdT : Le hadith Mursal est le hadith qu'un successeur aux Compagnons (TâbicQ rapporte 
directement du Prophète (:fi) sans citer le Compagnon. Cette interruption de la chaîne en fait 
un hadith faible, à l'exception de certains, et ceux de AI-Hasan Al-Ba2rî sont célèbres. 
5 Ibn Al-Mubârak dans Az-Zuhd (821), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
6 Qacîf Al-Jâmic (3006), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
7 As-;ia/1î/1ah (958). 



Péchés et guérison 
Anas (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « Lors de mon voyage 

nocturne, je suis passé devant des gens qui avaient des ongles en cuivre et qui se 
griffaient le visage et la poitrine. J'ai demandé : Qui sont-ils, ô Jibrîl ? Il me 
répondit : Ce sont ceux qui mangeaient la chair des gens et attentaient à leur 
honneur. »1 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit: « À la fin 
des temps, apparaîtront des gens qui tromperont les gens au travers de la religion, 
ils montreront aux gens une apparence plus douce que celle du mouton, leur langue 
sera plus douce que celle du sucre, mais ils ont des cœurs de loups. Allah (�) dit : 
Est-ce par Moi qu'ils trompent ? Est-ce Moi qu'ils bravent ? Je jure par moi, 
J'enverrai sur eux une épreuve qui laissera désemparé le savant parmi eux. »2 

cAlî (�) rapporte que le Prophète (�) a dit: « Les gens verront une époque 
où ne subsistera de l'islam que le nom, et du Coran que les lettres, à ce moment leurs 
mosquées seront pleines mais vides de guidée, leurs savants sont les pires créatures 
à la surface de la terre, c'est d'eux qu'est apparue la tentation et c'est vers eux qu'elle 
reviendra. »

3 

cAbd Allah Ibn Mascûd rapporte que le Prophète (�) a dit: « Lorsque la 
fornication et l'usure apparaissent en une ville, Allah permet sa destruction. »4 

Al-Hasan rapporte que le Prophète (�) a dit : « Lorsque les gens manifestent 
la science mais négligent la mise en pratique, font mine de s' aimer par la parole alors 
que leur cœur se détestent, et que les liens de parenté sont rompus, Allah (�) les 
maudit, et les rend sourds et aveugles. »5 

cAbd Allah Ibn cUmar Ibn Al-Kha_tlâb (�) rapporte : « J'étais le dixième 
d'un groupe de Muhâjirûn auprès du Messager d'Allah (�) qui se tourna vers 
nous et dit : Ô Muhâjirûn ! Je cherche protection auprès d'Allah contre le fait que 
vous connaissiez cinq choses : la turpitude n'est jamais apparue chez un peuple au 
point que ses membres le manifestent sans qu'ils ne soient éprouvés par des pestes et 
maladies que leurs prédécesseurs n'ont pas connues ; un peuple n'a jamais diminué 
dans la mesure et le poids sans être éprouvé par des années de disette, la rareté des 
provisions et l'iniquité des dirigeants ; un peuple n'a jamais délaissé l'acquittement 
de la Zakat sur leurs biens sans être privé de pluie, et n'eût été les animaux, il 
n'aurait jamais plu ; un peuple n'a jamais transgressé son pacte avec Allah et Son 
messager sans qu'on ne les mette sous la domination d'ennemis issus d'autres 
peuples qui s'accaparent une partie de ce qu'ils possèdent ; et leurs dirigeants n'ont 

1 !2_ab}!1 At-Targhîb (2839). 
2 Q_acîf Al-Jâmi< (3006), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
3 Ghâyah Al-Marâm (344), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
4 Al-<Uqûbât (9). 
5 Al-<Uqûbât (10), la chaîne de transmission du hadith est faible. 

76 



Péchés et guérison 

jamais abandonné la mise en pratique de ce qu'Allah (�) a révélé dans Son Livre 
sans qu'Allah ne suscite de dissensions entre eux. »1 

cAbd Allah Ibn Mascûd (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit: 
« Chez ceux qui vous ont précédé, si quelqu'un commettait une faute, on venait le 
lui interdire et le mettre en garde. Mais au lendemain, il s'asseyait, mangeait et 
buvait avec lui comme s'il ne l'avait pas vu commettre de faute la veille. Lorsqu'Allah 
(�) vit cela, il envoya le cœur des uns contre celui des autres, ensuite Il les maudit 
par la langue de leurs prophètes Dâwud et cJsâ fils de Maryam. Ceci pour leur 
désobéissance et transgression. Par Celui qui détient l'âme de Muhammad entre ses 
Mains, vous ordonnerez le bien et interdirez le mal, vous prendrez l'irresponsable 
par la main, et vous le contraindrez à se conformer à la vérité, sinon Allah enverra 
vos cœurs les uns contre les autres, ensuite Il vous maudira comme Il les a 
maudits. »2 

Ibrâhîm Ibn cAmr As-�ancânî a dit:« Allah (�) révéla à Yûshac Ibn Nûn: 
« Je vais faire périr quarante milles des meilleurs de ton peuple, et soixante 
milles des pires d'entre eux. - Ô seigneur ! Concernant les pires [ cela est 
compréhensible], mais pourquoi les meilleurs ? - Ils ne se sont pas 
courroucés pour ce qui suscite Mon courroux, mais ils mangeaient et 
buvaient avec eux. »3 

Ibn cAbd Al-Barr rapporte de Abû Hizzân: « Allah (�) envoya deux 
anges vers une ville en leur disant: « Détruisez ceux qui s'y trouvent. » Ils y 
trouvèrent un homme priant dans une mosquée, et dirent : « Ô Seigneur ! En 
cette ville se trouve Ton serviteur untel qui prie. » Il répondit: Détruisez-la, 
et détruisez-le avec eux, car son visage n'a jamais pâli face à ce qui suscite 
Mon courroux. »4 

Muscar rapporte : « On ordonna à un ange de détruire une ville, et il dit : 
« Ô Seigneur ! Untel, le dévot, s'y trouve. » Allah lui révéla alors: 
« Commence par lui, car son visage n'a jamais pâli face à ce qui suscite Mon 
courroux. »s 

Wahb Ibn Munabbih a dit : «  Lorsque Dâwud commit sa faute, il dit: Ô 
Seigneur, pardonne-moi ! - Je t' ai pardonné et fait tomber l'opprobre sur les 
Enfants d'Israël. - Ô Seigneur, comment, alors que Tu es le Juste, !'Équitable 
et que Tu ne fais subir d'injustice à personne ; je commets une faute et Tu en 

1 As-fiah_îh_ah (106). 
2 Q_acîf Al-Jâmic (1822), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
3 A/-cLJqûbât (13), la chaîne de transmission du hadith est faible, et il s'agit d'un récit des Gens 
du Livre. 
4 A/-cLJqûbât (14), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
5 A/-cLJqûbât (16), la chaîne de transmission du hadith est faible. 

7J 



Péchés et guérison 

fais tomber l'opprobre sur d'autres ? » Allah lui révéla alors : Lorsque tu as 
commis cette faute, ils ne se sont pas pressés pour la réprouver. »1 

Anas Ibn Mâlik rapporte qu'il est entré chez cÂ'ishah (•) avec un homme 
qui lui dit : « Ô Mère des croyants ! Parle-nous de la secousse ! » Elle 
répondit : « Lorsque les gens déclareront licite la fornication, consommeront 
des alcools, et joueront des instruments de musique, Allah se courroucera au 
ciel et dira à la terre : « Secoue-les. S'ils se repentent et cessent, arrête, sinon 
dévaste-tout. - Ô Mère des croyants ! Cela sera-t-il un châtiment pour eux ? 

- Non, mais une exhortation, et une miséricorde pour les croyants, et un 
supplice, un châtiment et un courroux s'abattant sur les mécréants. » Anas 
dit : « Je n'ai pas entendu un hadith après la mort du Messager d'Allah (:i) 
dont je sois plus heureux que ce hadith. »2 

[Anas] rapporte : « La terre trembla du vivant du Messager d'Allah (�) 
qui posa sa main au sol et dit : «  Calme-toi, le moment n'est pas venu encore. » 
Puis il se tourna vers ses Compagnons et dit : « Votre Seigneur veut que vous 
L'imploriez, alors implorez-Le. » Puis la terre trembla de nouveau sous le califat 
de cUmar Ibn Al-Kha!!âb qui dit : « Ô gens ! Ce tremblement de terre n'est 
dû qu'à une chose que vous avez commise. Par Celui qui détient mon âme 
dans Sa Main, si cela se reproduit, je n'habiterai plus avec vous. »3 

On rapporte que la terre trembla sous le califat de cUmar qui frappa de 
sa main au sol et dit : « Qu'as-tu ? Qu'as-tu ? S'il s'agit de la Résurrection, 
elle racontera son histoire, j'ai entendu le Messager d'Allah (�) dire : Au Jour 
de la Résurrection, il n'y aura pas une coudée ni un empan de terre sans qu'il ne 
parle. »4 

�afiyyah (•) rapporte : « Il y eut un tremblement de terre sous le califat 
de cUmar qui dit : Ô gens ! Qu'est-ce là ? Comme vous êtes prompts à 
innover ! Si cela se reproduit, je n'habiterai plus avec vous. »5 

Kacb a dit : « La terre ne tremble que si on y commet des péchés, alors elle 
tonne par crainte que le Seigneur (�) ne les voit. »6 

cUmar Ibn cAbd Al-cAzîz écrivit aux gouverneurs des différentes 
contrées : « Ce tremblement est une chose par laquelle Allah (�) blâme les 
serviteurs, et j'ai écrit aux gouverneurs des différents contrées de sortir tel 

1 A/-cUqûbât (15), la chaîne de transmission du hadith est faible, les récits concernant la faute 
de Dâwud sont mensongers, voir Tafeîr Ibn Kathîr (4/31). 
2 A/-cUqûbât (17), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
3 A/-cUqûbât (18), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
4 A/-cUqûbât (19), la chaîne de transmission du hadith est très faible. 
s Al-'Uqûbât (20). 
6 A/-cUqûbât (21). 

7Z 



Péchés et guérison 
jour, de tel mois, et que celui qui possède quelque chose en fasse l'aumône, 
car Allah (�) dit : 

0µL��:J;s.,0 s;;�t� 
« Heureux celui qui se purifie, mentionne le Nom de son Seigneur et 

accomplit la prière »1 

et dites comme Âdam : 
0 .,.. .,.., •J .,,,, -::; ..... y ...... t ,,,, .,.,,,, .,..,,,,, ,,,,,,,. • •  ,,,, � / ,,,,.,,,,..>

""
1 1--:-.:r,-:- .,,�,,,. <t\;/ u. ,-.:. t 1 � w' � �_;.., l:J � _:;.) 01.., \:...:.-Ai � �_) :A -

� .,.. _r:;- - -

« Ô Seigneur ! Nous nous sommes causés du tort, si Tu ne nous pardonnes 
pas et ne nous fais pas miséricorde, nous serons du nombre des perdants. »2 

et dites comme Nûh : 
,; ' ,-::: i,:- - . 'L-1-· p /  • -:: /J 9

0 :�-l1 / d� � -r=- �..r--'.J • ./2---1 •J 

« Et si Tu ne me pardonnes pas et ne me fais pas miséricorde, je serai du 
nombre des perdants »3 

Et dites comme Yûnus : 
_./ -:; ., ,,,. > > .,, / .... / .> ,,,.. -.: --: / / -� 

�\ � � ��� ..:.,.;1 ��:i..Jt'i 
« Il n'y a de divinité digne d'adoration que Toi, gloire à Toi, j'étais du 

nombre des injustes. »4 s 

Ibn cUmar (�) rapporte que le Messager d'Allah (:1) a dit : « Lorsque les 
gens seront avares du dinar et du dirham, pratiqueront [la vente] Al-'Înah, se 
satisferont de l'élevage, et délaisseront le djihad sur le sentier d'Allah, Allah les 
frappera d'un fléau qu'Il ne lèvera que lorsqu'ils reviendront à leur religion. »6 

Ibn cUmar (�) rapporte : « Je nous ai vus alors que personne ne méritait 
plus son dinar et son dirham que son frère musulman, et j'ai entendu le 
Messager d'Allah (:1) dire : Lorsque les gens seront avares du dinar et du dirham, 
pratiqueront [la vente] Al-cÎnah, délaisseront le djihad sur le sentier d'Allah, et se 
satisferont de l'élevage, Allah fera descendre du ciel sur eux un fléau qu 'Il ne lèvera 
que lorsqu'ils reviendront à leur religion. » 

Al-Hasan a dit : « Par Allah, les troubles (Al-Fitnah) ne sont qu'un 
châtiment dont Allah frappe les gens. »7 

1 A/-Ac/â, v.14-15. 
2 A/-Acrâf, v.23. 
3 Hûd, v.47. 
4 Al-Anbiyâ', v.87. 
5 A/-cUqûbât (23). 
6 �a!:Jltl Al-Jâmic (675). 
7 A/-cUqûbât (25). 

7) 



Péchés et guérison 

Un prophète des Enfants d'Israël observa ce que leur faisait subir 
Bukhtanassar1 et dit : « En raison de ce que nous avons commis, Tu nous as 
soumis à une personne qui ne Te reconnaît pas, et ne nous épargne pas. »2 

Bukhtanassar dit à Dânyâl : « Pour quelle raison ai-je dominé ton 
peuple? » Il répondit: « En raison de l'ampleur de ta faute, et de l'injustice 
de mon peuple envers lui-même. »3 

cAmmâr Ibn Yâsir et Hudhayfah (�) rapportent que le Prophète (�) a dit: 
« Lorsqu'Allah veut châtier les serviteurs, Il fait mourir les enfants, rend 
stériles les femmes, et le châtiment s'abat sans que personne ne soit 
épargné.»4 

Mâlik Ibn Dînâr a dit: « J'ai lu dans la sagesse qu'Allah dit: Je suis Allah, 
le Roi des rois, les cœurs des rois sont dans Ma Main, celui qui M'obéit je fais 
[des rois] une miséricorde pour lui, et celui qui Me désobéit, je fais [des rois] 
un châtiment pour lui. Ne vous préoccupez pas d'insulter les rois, mais 
repentez-vous auprès de Moi, afin que Je les fasse pencher vers vous. »5 

Parmi Al-Marâsîl de Al-Hasan, on trouve: « Si Allah veut du bien à un 
peuple, Il confie leurs affaires aux hommes savants et généreux parmi eux ; et s'Il 
leur veut un mal, Il confie leurs affaires aux hommes sots et avares parmi eux. »6 

Qatâdah (�) rapporte : « Mûsâ a dit : « Ô Seigneur ! Tu es au ciel, et nous 
sommes sur terre, alors comment distinguer Ta colère de Ton agrément? » 

Il répondit : Si Je mets à votre tête les meilleurs d'entre vous, c'est là un signe 
de Mon agrément envers vous ; et si Je mets à votre tête les pires d'entre 
vous, c'est un signe de Ma colère envers vous. »7 

Al-Fugayl Ibn ciyâg a dit: « Allah révéla à l'un de Ses prophètes : si celui 
qui Me reconnait Me désobéit, Je le soumets à celui qui ne Me reconnait 
pas. »8 

Ibn cUmar rapporte que le Prophète (:i) a dit : « Par Celui qui détient mon 
âme dans Sa Main, l'Heure ne surviendra pas jusqu'à ce qu'Allah suscite des émirs 
menteurs, des gouverneurs dépravés, des auxiliaires traitres, des responsables 
injustes, et des savants pervers dont l'apparences est celle des moines, mais dont les 

1 Ndt: Nabuchodonosor. 
2 A/-cUqûbât (25). 
3 A/-cUqûbât (28). 
4 Q_acif Al-Jâmic (1544), le hadith est inventé. 
s A/-cUqûbât (30), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
6 Q_acif Al-Jâmi< (343), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
7 Al-<Uqûbât (31). 
s Al-<Uqûbât (33). 

74 



Péchés et guérison 

cceurs sont plus fétides qu 'un cadavre. Leurs passions divergent, et Allah suscitera 
une épreuve poussiéreuse et ténébreuse en laquelle ils se perdront. Par Celui qui 
détient l'âme de Mub_ammad dans Sa Main, l'islam sera défait nœud par nœud, 
jusqu'à ce qu'on ne dise plus que « Allah, Allah ». Vous ordonnerez le bien et 
interdirez le mal ou Allah vous soumettra aux pires d'entre vous qui vous feront 
subir des châtiments ; puis les meilleurs d'entre vous invoqueront mais on ne les 
exaucera pas. Par Allah, vous ordonnerez le bien et interdirez le mal ou Allah enverra 
contre vous celui qui ne fera pas miséricorde à vos jeunes et ne respectera pas vos 
ainés. »1 

Ibn cAbbâs (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit: « Aucun peuple 
n'a fraudé dans la mesure et triché dans la pesée sans qu 'Allah ne les prive de pluie ; 
aucun peuple n'a vu apparaître la fornication sans que la mort n'apparaisse parmi 
eux ; aucun peuple n'a vu apparaître l'usure sans qu 'Allah ne les soumette aux 
armées ; aucun peuple n'a vu apparaître le crime sans qu 'Allah ne les soumette à 
leur ennemi ; aucun peuple n'a vu apparaître la pratique du peuple de Lût sans que 
l'avilissement n'apparaisse parmi eux ; aucun peuple n'a délaissé le commandement 
du bien et l'interdiction du mal sans que leurs œuvres ne soient pas élevées, et leurs 
invocations non exaucées. »2 

cÂ'ishah (�) rapporte : « Le Messager d'Allah (�) est entré chez moi, et 
j'ai vu sur son visage qu'une chose l'avait contrarié. Il n'a rien dit jusqu'à 
accomplir ses ablutions, et sortir, je me suis alors collé au mur de 
l'appartement [pour entendre] , il monta sur la chaire, loua Allah et Lui 
adressa des éloges, puis dit : Ô gens ! Allah ( 9.fj) vous dit : Ordonnez le bien et 
interdisez le mal avant que vous ne M'invoquiez et que Je ne vous exauce pas, Me 
demandiez secours et que Je ne vous secours pas, Me demandiez et que Je ne vous 
accorde pas. »3 

Al-cUmârî, le dévot, a dit: « Fait partie de la négligence vis-à-vis de ta 
personne et de ton détournement vis-à-vis d'Allah que tu passes devant ce 
qui suscites le courroux d'Allah, sans rien ordonner ou interdire à ce sujet, 
par peur de celui qui ne possède pour lui-même ni tort ni profit. » 

Il dit également: « Celui qui délaisse le commandement du bien et 
l'interdiction du mal par peur des hommes, on lui retire l'obéissance, si bien 
que même s'il ordonne à son enfant ou à l'un de ses servants, il le 
dédaigne. »4 

1 A/-<Uqûbât (34), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 As-�ah.îh.ah (107). 
3 Al-<Uqûbât (36), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
4 A/-<Uqûbât (38). 

75 



Péchés et guérison 
Abû Bakr As-�iddîq a dit : « Ô gens ! Vous récitez ce verset mais le 

comprenez mal : 
� .,,. a � >  / } / V > •_,,, .,, ,,, • / ,,, fj:, >,,..:, p> , �-- • > _, ,, ,- o ,,, , ,, 

· - ...i..::...,i\ \�\ 1 -- � � � • · ·,, • • 1..:...l .. u1! 1 1  ·1:::, 
� � �  .. .. ..7- .. .,,. '1': -

« Ô vous les croyants ! Vous n'êtes responsables que de vous-même ! 
Celui qui s'égare ne vous nuira point si vous vous suivez la bonne voie » 1 

J'ai entendu le Messager d'Allah (?i) dire : « Si les gens voient un homme 
injuste et ne le prennent pas par la main - et sous une autre formulation : s'ils 
voient un mal et n'y mettent pas fin - peu s'en faut qu'Allah ne les frappe tous d'un 
châtiment émanant de Lui. »2 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (?i) a dit : «  Lorsque 
le péché est caché, il ne nuit qu'à celui qui le commet, mais s'il est public et 
qu'on n'y met pas fin, il nuit à tous. »3 

cUmar Ibn Al-Kha_t!âb (�) a dit : « Peu s'en faut que les villes ne soient 
détruites alors qu'elles sont habitées ! - Comment seraient-elles détruites 
alors qu'elles sont habitées ? - Si les dépravés dominent les pieux, et que ce 
sont les hypocrites qui dirigent. »4 

Hassân Ibn cA!iyyah rapporte que le Prophète (�) a dit : « Les pires de 
ma communauté domineront les meilleurs d'entre eux, au point que le 
croyant se cachera parmi eux comme l'hypocrite se cache aujourd'hui parmi 
nous. »5 

Ibn cAbbâs (�) rapporte que le Prophète (?i) a dit : « Viendra un temps où 
le cœur du croyant fondra à la manière du sel dans l'eau. » On demanda : 
« Pourquoi, ô Messager d'Allah ? »  Il répondit : « En raison de ce qu'il voit 
comme mal auquel il ne peut mettre fin. »6 

Jarîr (�) rapporte que le Prophète (?i) a dit : « Il n'y a pas un peuple où les 
péchés se répandent, alors que les gens sont plus puissants et plus nombreux que 
ceux qui les commettent, sans pour autant y mettre fin, sans qu'Allah ne les frappe 
tous d'un châtiment. »7 

1 Al-Mâ'idah, v.105. 
2 As-�ab_îf1ah (1564). 
3 Q_acif Al-Jâmic (343), le hadith est inventé. 
4 A/-cUqûbât (44), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
5 A/-cUqûbât (45), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
6 A/-cUqûbât (46), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
7 �ab_îb_ Al-Jâmic (5749). 



Péchés et guérison 

Usâmah Ibn Zayd (�) rapporte qu'il a entendu le Messager d'Allah (:i) 
dire : « Au Jour de la Résurrection, on amènera un homme qu'on jettera au feu. Ses 
entrailles pendront à l'extérieur de son ventre et il tournera autour d'elles comme 
l'âne tourne autour d'une meule. Les gens de l'Enfer se réuniront autour de lui et 
lui diront : « Ô untel ! Que t'est-il arrivé ? N'étais-tu pas de ceux qui ordonnaient 
le bien et interdisaient le mal ? » Il répondra : Je vous ordonnais le bien mais ne le 
pratiquait pas, et je vous interdisais le blâmable et m'y adonnais. »1 

Mâlik Ibn Dînâr rapporte : « Une maison d'un rabbin des Enfants d'Israël 
était remplie d'hommes et de femmes, il les exhortait et leur rappelait la 
Résurrection. Un jour, il vit un de ses fils faire des clins d' œil aux femmes et 
dit : «  Doucement mon fils, doucement mon fils ! » Il tomba du lit, se brisa la 
moelle épinière, son épouse fit une fausse couche, et ses fils furent tués. Allah 
révéla à leur prophète : Informe untel, le rabbin : Je ne ferai jamais sortir de 
ta descendance aucun véridique. Ta colère pour Moi à uniquement consisté 
en ce que tu dises : doucement mon fils ?! »2 

Ibn Mascûd (�) rapporte : « Le Messager d'Allah (:i) a dit : « Méfiez-vous 
des péchés mineurs que l'on néglige [à tort], car ils s'amassent [dans la balance des 
œuvres] jusqu'à causer la perte de leur auteur. Le Prophète (:i) illustra ensuite ses 
propos en citant comme exemple le cas d'un groupe de voyageurs qui se seraient 
arrêtés sur une terre aride pour camper. Lorsque l'heure du souper arriva, les 
voyageurs se mirent à la recherche de brindilles de bois pour faire un feu. Chacun 
ramena une brindille dont ils formèrent un tas qu'ils allumèrent ensuite. Ils purent 
ainsi préparer leur souper qui fut cuit à point. »3 

Anas Ibn Mâlik (�) a dit : « Vous commettez des actes qui à vos yeux 
sont plus insignifiants qu'un cheveu, alors que nous les considérions à 
l'époque du Messager d'Allah (:i) comme des actes menant à la perdition. »4 

cAbd Allah Ibn cUmar (�) rapporte que le Messager d'Allah (:i) a dit : 
« Une femme a été châtiée en raison d'une chatte qu'elle a emprisonnée jusqu'à ce 
qu'elle meurt, et ainsi elle est entrée en Enfer : elle ne lui donnait ni à manger ni à 
boire, et ne la laissait pas non plus sortir manger de petites bêtes. »5 

On demanda à Hudhayfah (�) : « Est-ce en un seul jour que les Enfants 
d'Israël ont délaissé leur religion ? » Il répondit : « Non, mais lorsqu'on leur 
ordonnait une chose, ils la délaissaient, et lorsqu'on leur interdisait une 

1 Al-Bukhârî (3094) et Muslirn (2989). 
2 Az-Zuhd (524). 
3 �ah.îh. Al-Jâmi' (2687). 
4 Al-Bukhârî (6127). 
s Al-Bukhârî (3295) et Muslirn (2242). 

77 



Péchés et guérison 
chose, ils la commettaient, au point de se défaire de leur religion comme 
l'homme enlève sa chemise. »1 

C'est pourquoi un pieux prédécesseur a dit : « Les péchés amènent à la 
mécréance comme le baiser amène au coït, le chant à la fornication, le regard 
à l'amour fou, et la maladie à la mort. »2 

Ibn cAbbâs (�) a dit : «  Ô toi qui commets le péché, ne te pense pas à l'abri 
d'une mauvaise fin ; ce qui fait suite au péché est pire que le péché lorsque 
tu le commets ; ton manque de pudeur face à ceux qui sont à gauche et à 
droite, lorsque tu commets le péché, est pire que le péché lui-même ; ton rire 
alors que tu ne sais pas ce qu'Allah fera de toi est pire que le péché ; ta joie 
de pouvoir accomplir le péché est pire que le péché lui-même ; ta tristesse de 
ne pouvoir accomplir le péché est pire que le péché lui-même ; et le fait que 
tu t'effraies du vent qui fait bouger le rideau de ta porte, lorsque tu commets 
le péché, alors que ton cœur est insensible au regard d'Allah sur toi est pire 
que le péché. Malheur à toi, sais-tu quel fut le péché de A yyûb pour lequel Il 
l'éprouva par la maladie et la perte de ses biens ? Un pauvre chercha secours 
auprès de lui contre un oppresseur qui le réprimait, mais il ne lui vint pas en 
aide, et n'empêcha l'oppresseur de commettre son injustice, ainsi Allah 
l'éprouva. »3 

Al-Awzâcî rapporte : « J'ai entendu Bilâl Ibn Sacd dire : Ne considère pas 
la petitesse du péché, mais considère Celui auquel tu désobéis. »4 

Al-Fugayl Ibn ciyâg a dit : « Plus le péché te semble petit, plus il est grand 
auprès d'Allah, et plus il te parait grand, plus il est petit auprès d'Allah. »5 

On rapporte qu'Allah (�) révéla à Mûsâ : « Ô Mûsâ ! La première de Mes 
créatures qui mourut fut Iblîs, car il M'a désobéi, et Je considère celui qui Me 
désobéit parmi les morts. »6 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : «  Lorsque 
le croyant commet un péché, on inscrit un point noir dans son cœur. S'il se repent, 
cesse, et implore le pardon, son cœur est poli [de ce point], mais s'il persiste, cela 
continue jusqu'à recouvrir tout son cœur. Telle est la rouille mentionnée par Allah : . ..,. .. 

0�� �?� rti� �GJ.)i 

1 Al-Hilyah (1/279). 
2 Il s'agit de Abû !:!af§ An-Naysâbûrî, voir Al-Hilyah (10/244). 
3 Al-Hilyah (1/324), la chaîne de transmission est faible. 
4 Al-Hilyah (5/223). 
s As-Shucab (6751). 
6 At-Tawbah li Ibn Abî Ad-Dunyâ (64). 



Péchés et guérison 
« Non ! Une rouille recouvre plutôt leur cœur en raison de ce qu'ils 

commettaient »1 2 

Hudhayfah (�) a dit : « Lorsque le croyant commet un péché, on inscrit 
un point noir dans son cœur jusqu'à devenir comme une brebis noire aux 
tâches rouges. »3 

cAbd Allah Ibn Mascûd (�) rapporte : « Le Messager d'Allah (:i) a 
dit : « Ô membres de la tribu de Quraysh ! Vous êtes les plus dignes de cette chose 
tant que vous ne désobéissez pas à Allah, et si vous désobéissez à Allah, Il enverra 
vers vous des gens qui vous briseront comme on brise ce bâton. » Puis il brisa son 
bâton qui était pourtant blanc et solide. »4 

Wahb rapporte : « Le Seigneur (�) dit aux Enfants d'Israël : Si on M'obéit 
Je suis satisfait, et si Je suis satisfait Je bénis, et Ma bénédiction est sans fin. 
Si on Me désobéit, Je Me courrouce, et si Je Me courrouce Je maudis, et Ma 
malédiction parvient jusqu'au septième enfant. »5 

cÂmir rapporte : « cÂ'ishah écrivit à Mucâwiyah : Si le serviteur désobéit 
à Allah, celui qui le louait le blâmera. »6 

Abû Ad-Dardâ' a dit : «  Que l'homme prenne garde à être maudit par le 
cœur des croyants, d'où il ne s'attendait pas. Sais-tu de quelle manière ? 
L'homme s'isole pour désobéir à Allah, mais Allah place Son aversion dans 
le cœur des croyants d'où il ne s'attendait pas. »7 

L'imam Ahmad rapporte que lorsque Ibn Sirîn fut endetté, cela le 
préoccupa et il dit : « Je sais que ces soucis viennent d'un péché que j'ai 
commis il y a plus de quarante ans. »8 

Il est un point subtil sur lequel les gens font erreur concernant le péché. 
Ce point est qu'ils n'en voient pas de conséquences sur le moment, tandis 
que les conséquences peuvent tarder et être oubliées, le serviteur pensant 
ainsi qu'il ne sera plus sali après cela comme il est dit : 

Si un mur n 'est pas couvert de poussière en s'effondrant 
Il ne sera plus couvert de poussière par la suite 

1 Al-Mutaffifûn, v.14 
2 �ah_îh_ Al-Jâmic (1670). 
3 Al-Hilyah (1/273). 
4 As-�ah_îh_ah ( 4/ 69). 
s Az-Zuhd (524), c'est un récit des Gens du Livre et non un hadith. 
6 Az-Zuhd (289). 
7 Al-Hilyah (1/215), la chaîne de transmission est faible. 
s Az-Zuhd (282). 



Péchés et guérison 
Gloire à Allah ! Combien ont péri à cause de cela ? Combien de bienfaits 

disparus ? Combien de châtiments ? Combien sont nombreux ceux qui sont 
trompés par cela parmi les savants et les élites, sans parler des ignorants ! 
Cet homme trompé ne sait pas que le péché détruit, même après un long 
moment, de la même manière que le poison détruit. 

Abû Ad-Dardâ' a dit : « Adorez Allah comme si vous Le voyiez, 
considérez-vous parmi les morts, sachez que ce qui est minime et vous suffit 
est meilleur que ce qui est considérable et vous amène à la transgression, et 
sachez que la bonté ne s'use pas et que le péché ne s'oublie pas. »1 

Un dévot regarda un jeune homme et médita sur ses atours, on lui dit 
alors en rêve : « Tu en subiras les conséquences dans quarante ans. »2 

De la même manière que le péché a des conséquences à long terme, il en 
comporte à court terme. Ainsi, Sulaymân At-Taymî a dit : « L'homme 
commet un péché en secret et se lève en en portant l'humiliation » 

Yahyâ Ibn Mucâdh Ar-Râzî a dit : « Je m'étonne de l'homme doué de 
raison qui dit dans son invocation : « Ô Allah, ne réjouis pas l'ennemi à 
travers moi ! » puis qui réjouit lui-même tous ses ennemis. » On lui 
demanda : « De quelle manière ? » Il répondit : « Il désobéit à Allah, et il 
réjouit ainsi, au Jour de la Résurrection, tous ses ennemis. » 

Dhû-n-Nûn a dit : « Celui qui trahit Allah en secret, Allah le dévoile en 
public » 

14 - Les conséquences immondes des péchés 

Les péchés ont des conséquences immondes, blâmables, néfastes au cœur 
et au corps, ici-bas et dans l'au-delà, que seul Allah connaît. Parmi ces 
conséquences 

1 - La privation de la science : La science est une lumière qu'Allah envoie 
dans le cœur, et la désobéissance éteint cette lumière. Quand As-Shâfi'î s'est 
assis devant Mâlik et qu'il s'est mis à réciter, l'imam Mâlik fut impressionné 
par sa grande perspicacité, l'étendue de son intelligence, et sa 
compréhension parfaite. Il lui dit alors : « Je vois qu'Allah a mis dans ton 
cœur une lumière, ne l'éteins pas par les ténèbres des péchés. » 

1 Az-Zuhd (716). 
2 Târîkh Dimashq (6/54), il s'agit de Abû <Abd Allah Ahmad Ibn Yahyâ Al-Jallâ' don't on dit 
qu'il a oublié le Coran. 



Péchés et guérison 

L'imam As-Shâfi'î a dit : 
Je me suis plaint à Waki' de la faiblesse de ma mémoire 

Aussi, il m'a commandé de délaisser les péchés 
Il m'a dit : sache que la science est une lumière 

Et  la lumière d'Allah n'est pas donnée à qui commet des péchés 
2 - La privation des richesses, comme il est rapporté : « L'homme est privé 

de richesses en raison d'un péché qu'il commet. »1 De la même façon que la crainte 
d'Allah amène ces richesses, délaisser cette crainte amène la pauvreté. Il n'y 
a pas mieux pour obtenir les bienfaits d'Allah que de renoncer aux péchés. 

3 - La solitude que le pécheur éprouve en son cœur vis-à-vis d'Allah. 
Et cette solitude ne vaut aucun plaisir et même si on réunissait tous les 
plaisirs, ils ne vaudraient pas cette douleur et cette solitude qu'éprouve le 
serviteur. Ne peut ressentir cela, que ce celui dont le cœur est vivant. 

Et la blessure ne cause aucune douleur au mort 
Ainsi, si on ne délaissait les péchés que par précaution pour ne pas que 

survienne cette solitude, il conviendrait à l'homme sensé de les délaisser. 

Un homme s'est plaint à un sage de cette solitude qu'il éprouvait, et il lui 
dit : 

Si ce sont les péchés qui provoquent ta solitude, 
Délaisse-les si tu veux, et recouvre ton bien-être 

Il n'y a pas plus amer pour le cœur que la solitude du péché en 
conséquence d'un péché. Qu'Allah nous vienne en aide. 

4 - La solitude éprouvée vis-à-vis des gens, surtout des gens de bien 
dont [le pécheur] se sent éloigné. Plus cette solitude s'intensifie, plus il 
s'éloigne d'eux et de leur présence, il est privé de la bénédiction émanant de 
leur fréquentation, et se rapproche du parti de Satan, à mesure de son 
éloignement vis-à-vis du parti du Miséricordieux. Cette solitude s'intensifie 
jusqu'à s'ancrer, de sorte qu'il la ressente envers sa femme, ses enfants, et ses 
proches, et même envers lui-même au point de ne plus pouvoir se supporter. 

Un pieux prédécesseur a dit : « Je désobéis à Allah et j'en vois les 
conséquences dans le comportement de ma monture et de mon épouse. »2 

5 - Les difficultés dans toutes ses entreprises. Il n'entreprend rien sans 
trouver les portes fermées, ou que cela lui soit rendu difficile. Lorsqu'on 
craint Allah, Il facilite toute chose, mais si on ne Le craint pas, Il les rend 
difficiles. Par Allah, il est étonnant de voir comment toutes les portes du bien 

1 Q_acîf Al-Jâmic (3006), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 Al-H_ilyah (8/109). 



Péchés et guérison 

et des bienfaits sont fermées au serviteur (désobéissant) et combien il lui est 
difficile d'y parvenir, sans qu'il en connaisse pour autant les raisons? 

6 - Les ténèbres qu'il ressent réellement dans son cœur et qu'il perçoit 
comme une nuit obscure. Les ténèbres des péchés recouvrent son cœur 
comme l'obscurité recouvre sa vue. L'obéissance à Allah est lumière et la 
désobéissance est ténèbres, et plus ces ténèbres s'épaississent plus le désarroi 
du serviteur augmente jusqu'à tomber dans les innovations, les égarements 
et les actes menant à la perdition, sans qu'il ne s'en rende compte. Il est 
comme l'aveugle qui sort seul dans la nuit noire sans personne pour le 
guider. Ces ténèbres s'intensifient jusqu'à apparaître dans le regard, puis sur 
tout le visage, et devenir une noirceur que tout le monde peut voir. 

Ibn cAbbâs a dit: « La bonne action est lueur sur le visage, lumière dans 
le cœur, élargissement des richesses, force du corps, et amour dans le cœur 
des hommes. La mauvaise action est noirceur sur le visage, ténèbres dans le 
cœur, faiblesse du corps, diminution de la subsistance, et haine dans le cœur 
des hommes. » 

7 - Les péchés affaiblissent le cœur et le corps. L'affaiblissement du 
cœur est une chose évidente, et il ne cesse de s'affaiblir jusqu'à ce que la vie 
le quitte complètement. 

L'affaiblissement du corps s'explique par le fait que le croyant puise sa 
force du cœur, plus son cœur est fort, plus son corps l'est. Quant au dépravé, 
même s'il est fort physiquement, il est pris de faiblesse dès lors que le besoin 
s'en ressent. Sa force le trahit au moment où il en a le plus besoin. 

Médite sur la manière dont la force des Byzantins et Perses les a trahis au 
moment où ils en avaient le plus besoin, et comment les croyants les ont 
vaincus grâce à la force de leur corps et de leur cœur. 

8 - La privation de l'obéissance à Allah. S'il n'y avait comme 
conséquence au péché que le fait d'empêcher l'obéissance à Allah, ce serait 
suffisant. Le péché est un obstacle sur le chemin de l'obéissance, il obstrue 
son chemin une première fois, puis une deuxième, puis une troisième, et 
ainsi de suite. Ainsi, le péché empêche d'accomplir beaucoup d'actes 
d'obéissance, alors qu'un seul acte d'obéissance est meilleur que ce bas­
monde et tout ce qu'il contient. Le pécheur est semblable à celui qui a mangé 
un aliment provoquant chez lui une longue maladie, l'empêchant de manger 
nombre de mets bien meilleurs (que celui qui l'a rendu malade). Qu'Allah 
nous vienne en aide. 



Péchés et guérison 
9 - Les péchés écourtent l'existence et en anéantissent inévitablement 

la bénédiction. Ainsi, tout comme la bonté prolonge l'existence, la 
dépravation l'écourte. 

Les gens ont divergé à ce sujet. Un premier groupe a été d'avis que 
l' écourtement de l'existence de l'homme désignait la disparition et 
l'anéantissement de la bénédiction de son existence. C'est là une vérité et 
c'est une des conséquences des péchés. 

Un autre groupe a été d'avis que cet écourtement était réel, de la même 
manière que les richesses sont restreintes. Ainsi, Allah a établi plusieurs 
moyens d'obtenir la bénédiction des richesses qui les développe et les 
augmente, et de même il existe des moyens d'obtenir la bénédiction dans 
l'existence, qui l'augmente et la prolonge. Ils ont argumenté en disant que 
rien n'interdit que des causes prolongent l'existence, de même que d'autres 
l'écourtent. Les richesses et l'existence, le bonheur et le malheur, la santé et 
la maladie, la richesse et la pauvreté, même s'ils sont prédestinés par le 
Seigneur (�), Il prédestine ce qu'Il veut en fonction de causes dont Il a établi 
qu'elles entraînent des conséquences et implications. 

Un autre groupe encore a été d'avis que la conséquence du péché dans 
l'anéantissement de l'existence désigne le fait que la vie réelle est celle du 
cœur, c'est pourquoi Allah (�) a désigné le mécréant comme étant mort et 
non vivant, comme Allah (�) dit : ... 

- ,.....,, >•,: � ,, _,,, i�' fo. "--'Y 
« Ils sont morts, et non vivants »1 

La vie réelle est donc celle du cœur, et l'existence de l'homme consiste en 
la durée de vie de son cœur, ainsi son existence n'est que le temps pendant 
lequel il vit par Allah, tel est le temps de son existence. Ainsi, la bonté, la 
piété et l'obéissance augmentent ce temps qui est la réalité de son existence, 
et il n'y a pas d'existence en dehors de celle-ci. 

En somme, si le serviteur se détourne d'Allah et se consacre aux péchés, 
il perd les jours de son existence réelle dont il trouvera les conséquences au 
Jour où il dira 

1 An-Nab_l, v .21 
2 Al-Fajr, v.24 

« Si seulement j'avais œuvré pour ma vie future ! »2 



Péchés et guérison 
Ainsi, il voit, ou non, ce qui comporte son intérêt, en ce bas-monde et 

dans l'au-delà. S'il ne le voit pas, il aura perdu toute son existence, sa vie 
aura été inutile ; alors que s'il le voit, son chemin se prolonge en raison 
d'obstacles, et ses moyens d'accomplir le bien se compliquent en fonction de 
sa préoccupation en des choses opposées à cela, et telle est là la réalité de 
l' écourtement de son existence. 

Le secret de cette question est que sa vie n'a aucun sens s'il ne se tourne 
pas vers Son Seigneur pour jouir de Son amour et de Son rappel dans l'espoir 
d'obtenir Son agrément. 

1 5  - Un péché en appelle un autre 

10 - Les péchés sèment leurs propres graines et donnent naissance à 
leurs semblables jusqu'à ce qu'il soit difficile au serviteur de s'en séparer et 
d'en sortir, comme l'a dit un pieux prédécesseur : « Fait partie du châtiment 
de la mauvaise action, qu'elle en appelle une autre ; et fait partie de la 
récompense de la bonne action qu'elle en appelle une autre. » 

Lorsque le serviteur accomplit une bonne action, une autre à ses côtés 
dit : « Accomplis-moi également ! » S'il le fait, une troisième le demande, et 
ainsi de suite. Ainsi, le profit se multiplie et les bonnes actions augmentent. 
Il en est de même pour les mauvaises actions, jusqu'à ce que les bonnes et les 
mauvaises actions deviennent des qualités intrinsèques, des habitudes 
ancrées, et des aptitudes permanentes. Ainsi, lorsque l'homme bienfaisant 
tarde à accomplir des actes d'obéissance, son âme est pleine de gêne. Malgré 
son étendue, la terre lui semble étroite, il se sent comme un poisson hors de 
l'eau ; et ce jusqu'à ce qu'il revienne à l'obéissance, et qu'ainsi son âme 
s'apaise et se réjouisse. 

Aussi, lorsque le criminel laisse la transgression et se tourne vers 
l'obéissance, son âme est pleine de gêne, sa poitrine se serre, ses habitudes 
l'épuisent afin qu'ils recommencent, au point que beaucoup de pervers 
commettent des péchés sans y prendre aucun plaisir et sans besoin, mais 
uniquement pour ne pas souffrir du manque, comme l'a exprimé Hasan Ibn 
Hânî : 

Un verre que j'ai bu par plaisir 
Et  un autre par lequel je me soigne 

Ou comme l'a dit un autre : 
(Je pensais) qu'elle était mon remède alors qu'elle était la source de mon mal, 

Comme celui qui boit pour boire 



Péchés et guérison 
Le serviteur ne cesse de se fatiguer dans l'obéissance, de s'y accoutumer, 

de l'aimer, et de lui donner priorité, jusqu'à ce qu'Allah, de par Sa 
miséricorde envers lui, ne lui envoie des anges qui l'y motivent, l'y incitent, 
et le font lever de sa couche et ses assises pour l'accomplir. À l'inverse, il ne 
cesse de s'accoutumer aux péchés, de les aimer et leur donner priorité, 
jusqu'à ce qu'Allah ne lui envoie un démon qui l'y incite. Le premier a été 
renforcé par l'armée de l' obéissance qui est devenue son plus grand soutien, 
et le deuxième a été renforcé par l'armée du mal qui l'a alors soutenu en ce 
qu'il commettait. 

16 - Les péchés affaiblissent le cœur 

11 - Une des conséquences qu'on peut craindre le plus pour le serviteur 
est que les péchés affaiblissent la volonté du cœur. La volonté de 
commettre des péchés se renforce alors que l'envie de se repentir diminue 
progressivement jusqu'à être totalement retirée du cœur. Même si une moitié 
de lui devait mourir, il ne reviendrait pas vers Allah. Certes, il demandera 
pardon avec sa langue et se repentira, mais son repentir est celui des 
menteurs. Aussi, son cœur est profondément lié au péché et y persiste, résolu 
à recommencer dès que cela lui sera possible. Cela compte parmi les pires 
maladies et les plus proches de la perdition. 

1 7 - Les péchés retirent du cœur sa répulsion pour eux 

12 - Le cœur n'en ressent plus de répulsion pour le péché, au point de 
devenir une habitude. Il n'est plus gêné à l' idée que les autres puissent le 
voir et parler sur lui. Pour les grands pervers, c'est le summum de 
l'excitation, certains vont même jusqu'à se vanter de leurs péchés. Il les 
raconte à des gens qui ignorent complètement ce qu'il a fait et dit : « Ô untel 
! J'ai fait telle et telle chose. » Ce genre d'individu ne sera pas pardonné, les 
voies et les portes du repentir leurs sont généralement fermées comme l'a dit 
le Prophète (;i) : « Toute ma communauté est épargnée à l'exception de ceux qui 
s'exhibent. Fait partie de l'exhibition le fait qu'Allah ait protégé (des yeux des gens) 
le serviteur (qui a péché dans la nuit) et qui au matin se dévoile en disant : « Ô untel 
! J'ai fait ceci et cela. » Il se dévoile alors que son Seigneur l'avait caché. »1 

13 - Chaque type de péché est un héritage d'une des communautés 
qu'Allah a détruit. La sodomie est un héritage du peuple de Lû! (�1) ; 
prendre plus que son dû et en donner moins est un héritage du peuple de 
Shu' ayb (�1) ; chercher la grandeur sur la terre et causer la corruption est un 
héritage du peuple de Pharaon ; et l'orgueil, l'arrogance et la tyrannie sont 

1 Al-Bukhârî (5721), et Muslim (2290). 



Péchés et guérison 
un héritage du peuple de Hûd (�1) . Ainsi le pécheur s'apparente à ces 
peuples qui étaient les ennemis d'Allah. 

Mâlik Ibn Dînâr a dit : « Allah a révélé à l'un des prophètes des Enfants 
d'Israël : Dis à ton peuple de ne pas entrer dans les maisons de Mes ennemis, 
de ne pas porter les habits de Mes ennemis, de ne pas chevaucher les 
montures de Mes ennemis, de ne pas manger la nourriture de Mes ennemis, 
sinon vous seriez Mes ennemis comme ils sont Mes ennemis »1 

cAbd Allah Ibn cAmr (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : « J'ai été 
envoyé par l'épée à l'approche de l'Heure pour que l'on n'adore qu'Allah sans Lui 
donner d'associé. On a mis ma subsistance sous l'ombre de ma lance, et 
l'avilissement et la bassesse sur quiconque s'oppose à mon ordre. Celui qui imite un 
peuple en fait partie. »2 

18 - Les péchés sont une cause de mépris 

14 - Le péché est une cause du mépris du Seigneur pour Son serviteur, 
et du fait qu'il chute à Ses yeux. Al-Hasan Al-Ba_êrî a dit : « Ils sont devenus 
méprisables (à Ses yeux) ainsi ils Lui ont désobéi. S'ils avaient été honorables 
(à Ses yeux) Il les aurait protégés. » Et quand Allah décide d'avilir quelqu'un, 
personne ne peut l'honorer, comme Allah dit : 

" r� .,✓ ,,,,, ,,,, > ..,.., Ji ,,,,._;,-.; � ,� w .;J)\ 01: c.)A J � ,,,,,. .,,,,,,-

« Celui qu'Allah avilit, nul ne peut l'honorer. »3 

Même si en apparence les gens le respectent par intérêt ou par peur, il est 
dans leur cœur le plus vil et le plus méprisable qui soit. 

15 - Le serviteur ne cesse de commettre des péchés jusqu'à les 
minimiser, et les rendre insignifiant dans son cœur, et tel est le signe de la 
perdition. Plus un péché devient insignifiant aux yeux du serviteur, plus il 
devient grand aux yeux d'Allah. Ibn Mascûd (�) a dit : « Le croyant voit ses 
péchés comme s'il se tenait au pied d'une montagne craignant qu'elle ne 
tombe sur lui, et le dépravé voit ses péchés comme une mouche qui se pose 
sur son nez, et qu'il chasse en agitant la main. »4 

1 Az-Zuhd (2/180). 
2 ;ia!1îl1 Al-Jâmic (2831). 
3 Al-H.ajj, v.18 
4 Al-Bukhârî (5949), et Muslim (2744). 



Péchés et guérison 

19 - Le malheur des péchés 

15 - Les gens et les animaux subissent le malheur de ses péchés. Non 
seulement il en pâtit, mais il en fait pâtir les autres en raison du malheur des 
péchés et de l'injustice. 

Abû Hurayrah (�) a dit : « Une outarde1 meurt dans son nid à cause des 
méfaits de l'homme injuste. » 

Mujâhid a dit : « Le bétail maudit les désobéissants parmi les fils d'Adam 
si l' année est difficile et sans pluie, et il dit : cela est dû au malheur des péchés 
du fils d'Adam. » 

cJkrimah a dit : « Les animaux terrestres, les reptiles, jusqu'aux scorpions 
et hannetons disent : Les péchés des hommes nous ont privés de pluie. » 

Il ne se contente pas des mauvaises conséquences de son péché, mais 
encourt également la malédiction des innocents. 

20 - Les péchés amènent l'humiliation 

17 - La désobéissance amène nécessairement l'humiliation. L'honneur, 
lui, est dans l'obéissance à Allah. Allah (�) dit : 

[.p ,,,,,. > ,,,. ,.,,, ,,: , ,,,,-::: �"' > ,J. ✓ t/" � �\� �\ �J.0b_; 

« Celui qui veut la puissance, alors la puissance tout entière appartient 
à Allah »2 

Autrement dit : il doit la rechercher dans l'obéissance à Allah, car il ne la 
trouvera que dans Son obéissance. 

Un pieux prédécesseur invoquait Allah en ces termes : « Ô Allah! 
Honore-moi par Ton obéissance, et ne m'humilie point par Ta 
désobéissance. » 

Al-Hasan Al-Ba�rî a dit : «  Qu'ils avancent au son des sabots d'une mule 
ou du pas souple d'un cheval, l'humiliation du péché ne quitte jamais leur 
cœur. Ainsi Allah humilie celui qui Lui désobéit. » 

cAbd Allah Ibn Al-Mubârak a dit : 

1 Espèce d'oiseau au long cou. 
2 Fâtir, v.10 



Péchés et guérison 

J'ai constaté que les péchés tuent les cœurs 
Et la persistance peut amener l'humiliation 
L'abandon des péchés donne vie aux cœurs. 

Et il est meilleur pour ton âme de leur résister 
Qui d'autres pervertit la religion, si ce ne sont les rois 

Les mauvais savants et les prêtres 

2 1  - Les péchés altèrent la raison 

18 - Les péchés altèrent la raison, car la raison a une lumière et la 
désobéissance éteint nécessairement cette lumière. Dénué de lumière, l'esprit 
est faible et diminué. Un pieux prédécesseur a dit : « Nul ne désobéit à Allah 
sans perdre la raison. » Cela est clair, s'il avait encore sa raison, elle l'aurait 
dissuadé de commettre ce péché alors qu'il est entre les Mains du Seigneur, 
sous Sa domination, qu'Il connaît ses moindres faits et gestes, chez lui et sur 
son propre tapis, et les anges sont témoins de cela et l'observent. 
L'exhortation du Coran l'en empêche, l'exhortation de la foi l'en empêche, 
l'exhortation de la mort l'en empêche, l'exhortation de l'Enfer l'en empêche. 
Et ce qu'il perd, à cause de son péché, comme bien de ce monde et de l'au­
delà, est bien plus grand que la joie et le plaisir éphémère qu'il tire de son 
péché. Une personne sensée peut-elle négliger et mépriser tout cela ? 

22 - Les péchés scellent le cœur 

19 - Lorsque les péchés se multiplient, le cœur du pécheur est scellé, et 
il est parmi les insouciants comme l'a dit un pieux prédécesseur à propos de 
la Parole d'Allah (�) : 

• ù'" .. 

05� �fl; rtfa&Zi�J:JÇ 
« Non ! Une rouille recouvre plutôt leur cœur en raison de ce qu'ils 

commettaient »1 2 

« Il s'agit du péché commis à la suite d'un péché. » 

Al-Hasan a dit : «  Il s'agit du péché commis à la suite d'un péché, jusqu'à 
l'aveuglement du cœur. » 

Un autre a dit : « Lorsque leurs péchés et désobéissances se sont 
multipliés, ils ont cerné leur cœur. » 

Ceci car le cœur rouille en raison des péchés. S'ils se multiplient, la rouille 
l'envahit jusqu'à être totalement couvert de rouille. Puis le cœur est fermé, 
scellé, couvert d'un voile et d'une enveloppe. S'il en arrive là, après la guidée 

1 Al-Mutaffifûn, v.14 
2 �al!ib: Al-Jâmic (1670). 



Péchés et guérison 

et la clairvoyance, il chute et se retrouve sens dessus dessous. À ce moment, 
son ennemi s'empare de lui pour le mener où bon lui semble. 

23 - Les péchés amènent la malédiction 

20 - Les péchés font entrer le serviteur sous la malédiction du Messager 
d'Allah (�), qui a maudit certains actes, dont certains plus graves que 
d'autres, et donc plus à même de faire entrer celui qui les commet sous cette 
malédiction. Parmi ceux que le Prophète (�) a maudits : 

p celle qui tatoue et celle qui se fait tatouer, 
p celle qui fait des ajouts de cheveux et celle qui en porte, 
p celle qui épile les sourcils et celle qui se les fait épiler, 
p celle qui taille les dents et celle qui le lui demande, 
p celui qui mange de l'usure, celui qui lui donne à manger, celui qui 

écrit le contrat et celui qui en témoigne, 
p celui qui épouse une femme pour la rendre de nouveau licite à son 

premier mari, et celui qui lui demande d'agir ainsi, 
p le voleur, 
p celui qui boit de l'alcool, le sert, le presse et le fait presser, le vend, 

l'achète, consomme son usufruit, le transporte, et celui vers qui il est porté, 
p celui qui déplace les limites des terres, 
p celui qui maudit ses parents, 
p celui qui prend pour cible [par jeu] ce qui est doté d'une âme, 
p les hommes efféminés et les hommasses, 
p celui qui sacrifie pour autre qu'Allah, 
p celui qui innove ou accorde refuge à un innovateur, 
p ceux qui font des représentations, 
p celui qui agit à la manière du peuple de Lû!, 
p celui qui insulte ses parents, 
p celui qui détourne un aveugle du chemin, 
p celui qui sodomise un animal, 
p celui qui marque une bête sur sa face, 
p celui qui fait du mal à un musulman ou ruse contre lui, 
p celles qui visitent fréquemment les tombes et en font des lieux de 

prière et d'illumination, 
p celui qui débauche une femme ou un esclave, 
p celui qui sodomise une femme, 
p celle qui s'écarte de la couche de son mari, les anges la maudissent 

jusqu'au matin, 
p celui qui s'attribue à autre que son père, 
p celui qui pointe une lame vers son frère est maudit par les anges, 



Péchés et guérison 
f,J celui qui insulte les Compagnons, 
f,J Allah (�) a maudit dans Son Livre celui qui sème la corruption sur 

terre, celui qui rompt les liens de parenté, celui qui cherche à nuire à Allah 
et Son Messager (;i), 

f.J celui qui cache ce qu'Allah (�) a révélé de preuve et de guidée, 
f,J celui qui calomnie les croyantes chastes et innocentes, 
f.J celui qui considère la voie du mécréant meilleure que la voie du 

croyant musulman, 
f,J le Messager d'Allah (:'i) a maudit l'homme qui s'habille comme une 

femme, et la femme qui s'habille comme un homme, 
f,J le corrupteur, le corrompu, et l'intermédiaire en cela, 
Et il a maudit pour d'autres choses encore. S'il n'y avait d'autre argument 

contre celui qui commet ces actes que son agrément à compter parmi ceux 
contre lesquels s'abat la malédiction d'Allah, de Son Messager, et de Ses 
anges, cela suffirait pour l'appeler à cesser. 

24 - Les péchés privent de l'invocation du Messager et des anges 

21 - Le pécheur est privé de l'invocation du Messager et des anges. 
Allah a ordonné à Son Prophète (;i) d'implorer le pardon pour les croyants 
et croyantes en disant 

,,,, ,, .,... 8" \ � /(' � �î t � ->. :-: •// --: � :>✓ .. .,, ,,,, ,,,,. � > _ ,,,,,. � ...... ,,,,,,,,. �t-::t\ -:--. 1� :-j\ �J · _'..) � <- '-':'.� �,,J ,�ù...,.....,Y.J r:,::_) �ù�• Jf04J d.r ù���--

•� i- +c--0 _i.f ,,� . _ ,, :11 . ..- i,.,,·�:r i--1; -=- -.1 , •. ?"� \:Je.,, i:;.:: .,;: 'f L 
�.)!) _'..) p.-:::-• y ri'"'� Y-:-'� :Y. ��� }..J :) Ji$" v-=-

.> �,- lÎ >., ,"i\ ....-:t�G\ � . -:: •� -- • ,.,�,,, • B\,, • 2---:;:.. ,,,, • -- �  n -1\ · .,, -:;,,  � J-:r" .....::....., s ��-?-.)J �_'.,_)!) � . .. � .:.r .J ("'"+'...\t;.J � 4;...lt; � 

o � ��-:Hj.;21 � �s� ,�_;�k.Y. Y,�::--JÎJ�j :;,,��j\r �'"' 0 
« Ceux qui portent le Trône et ceux qui l'entourent célèbrent les louanges 

de leur Seigneur et croient en Lui. Ils implorent le pardon en faveur des 
croyants : Seigneur ! Tu embrasses tout de Ta Miséricorde et de Ta Science, 
pardonne à ceux qui se repentent et suivent Ton chemin, et épargne-les du 
châtiment de l'Enfer. Seigneur ! Accorde-leur les jardins éternels que Tu leur 
as promis ainsi qu'aux vertueux parmi leurs pères, leurs épouses, et leurs 
enfants. Tu es certes le Puissant et le Sage. Et préserve-les [du châtiment] des 
mauvaises actions. Quiconque Tu préserves [du châtiment] des mauvaises 
actions ce jour-là, Tu lui auras certes fait miséricorde. Et c'est là l'immense 
succès. »1 

1 Ghâfir, v.7-9 



Péchés et guérison 
C'est là l'invocation des anges en faveur des croyants qui se repentent, se 

conforment au Livre d'Allah et à la Sunna de Son Messager (�), et ne suivent 
rien en dehors de cela. Ainsi, personne d'autre ne peut espérer cette 
invocation, sans se parer des qualités de ceux pour lesquels on invoque. 
Qu'Allah nous vienne en aide. 

25 - Les châtiments liés aux péchés 

22 - Parmi les châtiments qu'entraînent les péchés, ce que rapporte 
Samurah Ibn Jundub (�) : « Le Prophète (�) demandait souvent à ses 
Compagnons : « L'un de vous a-t-il fait un songe ? » On lui racontait alors ce 
qu'Allah voulait qu'on lui raconte. Et il nous raconta un jour : Deux visiteurs 
sont venus à moi cette nuit, et me dirent : En route. Je suis donc parti avec eux, et 
nous sommes arrivés près d 'un homme allongé à côté duquel se tenait un homme 
debout tenant un rocher, ce dernier jetait le rocher sur la tête du premier qui se 
fracassait, alors que le rocher roulait d 'un autre côté. L 'homme debout suivait le 
rocher, le ramassait et ne revenait pas à sa place sans que la tête n 'ait retrouvé sa 
forme initiale. Il revenait alors et recommençait ce qu'il avait fait la première fois. Je 
leur dis : Gloire à Allah ! Qu'est-ce là ? Ils me dirent : « En route, en route. » 

Nous sommes donc repartis et nous sommes arrivés à un homme allongé sur le 
dos, tandis qu'un autre était debout à côté de lui avec un crochet en fer. Il se plaçait 
d 'un côté de son visage et lui arrachait la bouche jusqu'à la nuque, le nez jusqu'à la 
nuque et l'œil jusqu'à la nuque. Puis il passait de l 'autre côté et agissait de même 
que pour la première moitié du visage. Il n'en finissait pas de ce second côté que le 
premier avait retrouvé sa forme initiale. Puis, il y revenait et agissait de même que 
pour la première fois. Je dis : Gloire à Allah ! Qui sont ces deux-là ? Ils me dirent : 
« En route, en route. » 

Nous sommes donc repartis et nous sommes arrivés devant une sorte de four -
il me semble qu'il a dit : Il montait de ce four des bruits confus et des voix -. Nous 
avons regardé à l 'intérieur et nous y avons vu des hommes et des femmes nus, une 
flamme leur venait d 'en dessous, et lorsque cette flamme les touchait, ils hurlaient. 
Je dis : Qui sont-ils ? Ils me dirent : « En route, en route. » 

Nous sommes donc repartis et nous sommes arrivés à un fleuve - il me semble 
qu'il dit qu'il était rouge comme le sang - Il y avait dans ce fleuve un homme 
qui nageait et sur la rive un homme qui avait près de lui une multitude de pierres. 
Le nageur arrivait vers lui, ouvrait la bouche, et l 'autre lui faisait avaler une pierre. 
Ensuite, le nageur repartait, puis il revenait vers lui. Chaque fois qu'il se représentait 
l 'homme de la rive lui ouvrait la bouche et lui faisait avaler une pierre. Je leur dis : 
Qui sont ces deux-là ? Ils me dirent : « En route, en route. » 



Péchés et guérison 
Nous sommes donc repartis et nous sommes arrivés à un homme à l'aspect 

hideux, où à l'aspect le plus terrifiant que tu n'aies jamais vu. Il avait près de lui un 
feu qu'il attisait et autour duquel il tournait. Je leur dis : Qu'est-ce que cela ? Ils me 
dirent : « En route, en route. » 

Nous sommes donc repartis et nous sommes arrivés dans un jardin à la 
végétation abondante et plein de toutes sortes de fleurs de printemps. Au milieu de 
ce jardin se tenait un homme très grand. Je pouvais à peine voir sa tête tellement il 
était haut dans le ciel. Il y avait autour de lui plus d'enfants que je n'en ai jamais 
vus. Je dis : Qui sont-ils ? Ils me dirent : « En route, en route. » 

Nous sommes donc repartis et nous sommes arrivés à un grand arbre, je n'en 
n'avais jamais vu d'aussi haut, ni d'aussi beau. Ils me dirent : « Grimpe sur cet 
arbre. » Nous avons donc grimpé et sommes arrivés à une cité dont les constructions 
étaient de briques d'or et d'argent. Arrivés à la porte de la ville, nous demandâmes à 
entrer, et on nous ouvrit. Nous avons alors rencontré des hommes aux corps dont la 
moitié était d'une beauté jamais vue, et l'autre d'une laideur exceptionnelle. Les deux 
hommes leur dirent : « Allez vous jeter dans cette rivière. » C'était une rivière dont 
l'eau coulait, blanche comme le lait. Ils y plongèrent, puis revinrent à nous, et leur 
laideur avait disparu, et ils apparurent dans une grande beauté. Ils me dirent : 
« Voici le jardin d'Eden, et là-bas se trouve ta demeure. » 

Je levai les yeux et vis un palais comme un nuage blanc. Ils me dirent : « Voilà 
ta demeure. » Je leur dis : Que la bénédiction d'Allah soit sur vous ! Laissez-moi y 
entrer. Ils me dirent : « Maintenant, non, mais tu y entreras. » Je leur dis : Cette 
nuit, j'ai vu des choses étranges. Quelle est la signification de ce que j'ai vu ? Ils me 
dirent : Nous allons t'expliquer : 

Le premier homme auprès de qui tu es passé et dont on fendait le crâne avec un 
rocher, est un homme qui apprenait le Coran et ne l'appliquait pas, et dormait lors 
de la prière obligatoire. 

L'homme auprès duquel tu es passé, et à qui l'on arrachait la bouche jusqu'à la 
nuque, le nez jusqu'à la nuque et l'œil jusqu'à la nuque, est un homme qui sortait de 
chez lui porteur d'un mensonge qui se répandait pour atteindre des contrées 
éloignées. 

Les hommes et les femmes nus dans cette construction ressemblant à un four, 
sont les fornicateurs et les fornicatrices. 

Le nageur auquel on faisait avaler des pierres, est celui qui consomme de l'usure. 
L'homme à l'aspect hideux près du feu qu'il attisait et autour duquel il tournait, est 
Mâlik, le gardien de l'enfer. 



Péchés et guérison 
L'homme très grand dans le jardin, est Ibrâhîm. Et les enfants autour de lui, sont 

tous les enfants morts sur la saine nature. - Et dans une formulation de Al­
Barqânî : Nés sur la saine nature. » Un musulman dit : «  Ô messager d'Allah, 
qu'en est-il des enfants des polythéistes ? Le messager d'Allah (:i) répondit 
« [On y trouve également] les enfants des polythéistes. 

Quant aux hommes dont la moitié du corps était plaisante et l'autre hideuse, ce 
sont  des gens qui ont mélangé les œuvres pieuses et les péchés, et Allah leur a 
pardonné. »1 

26 - Les péchés sont causes de désordre 

23 - Les péchés suscitent sur terre diverses corruptions de l'eau, de l'air, 
des cultures, des plantations et demeures. Allah (�) dit : 

0 5�1�tî i,V- lS�I� 1���1/.:ly�ÔL_ç�t.:.� "f'�P.t J1� �C'JIA" 
« Le désordre est apparu sur terre et en mer à cause de ce que les gens ont 

commis [comme péchés], afin qu'Allah leur fasse goûter une partie de ce 
qu'ils ont œuvré, peut-être reviendront-ils (vers Lui). »2 

Mujâhid a dit : « Lorsque le pouvoir est confié à l' injuste, il répand 
l'injustice et le désordre. Allah retient alors la tombée de la pluie, si bien que 
les cultures et récoltes périssent, car Allah n'aime pas le désordre. » Puis il 
récita : « Le désordre est apparu sur terre et en mer à cause de ce que les gens 
ont commis [comme péchés], afin qu'Allah leur fasse goûter une partie de ce 
qu'ils ont œuvré, peut-être reviendront-ils (vers Lui). » Puis il dit : « Par 
Allah, cela ne désigne pas la mer que vous connaissez, mais toute ville située 
près d'un cours d'eau est cette mer. »3 

cJkrimah a dit : Le désordre est apparu sur terre et en mer. Je ne vous dis 
pas qu'il s'agit de la mer que vous connaissez, mais cela désigne toute ville 
située près d'un cours d'eau. »4 

Qatâdah a dit : « La terre désigne les habitants des déserts, et la mer 
désigne les habitants des villes et des campagnes. »5 

Allah a nommé l'eau douce « mer », lorsqu'il dit : 
� � 1:i,.�,�� �"t. �[; .:,� 1� 9W' iSj ::� c:_; 

1 Al-Bukhârî (6640), et Muslim (2275). 
2 Ar-Rûm, v.41 
3 Tafsîr At-Iabarî (3/583). 
4 Tafsîr At-Iabarî (18/510). 
5 Tafsîr At-Iabarî (18/511). 



Péchés et guérison 

« Les deux « mers » ne sont pas semblables : celle-ci est douce et agréable 
à boire, et celle-là est salée et amère »1 

alors qu'il n'existe pas sur terre de mer d'eau douce, mais uniquement de 
cours d'eau, alors que la mer salée, elle, stagne, ainsi Il a désigné les villes 
situées aux abords d'un cours d'eau par le nom donné à cette eau. 

Ibn Zayd a dit : « Le désordre est apparu sur terre et en mer » désigne les 
péchés.2 

Il a voulu signifier que les péchés sont la cause du désordre sur terre, 
mais s'il a voulu signifier que le désordre apparut désigne les péchés eux­
mêmes, la particule ('�) dans la Parole d'Allah (�) : «  afin qu'Allah leur fasse 
goûter (Li Yudhîqahum) une partie de ce qu'ils ont commis » introduit le 
châtiment et la cause. 

Selon la première compréhension, le désordre désigne le mal et les 
souffrances qu'Allah suscite sur terre lorsque les serviteurs désobéissent. 
Ainsi, à chaque fois qu'ils désobéissent, Allah suscite une punition, comme 
l'a dit un pieux prédécesseur : « Chaque fois que vous péchez, Allah suscite, 
par Son Pouvoir, une punition. »3 

Le plus apparent - et Allah est plus savant - est que le désordre désigne 
les péchés et ce qu'ils impliquent, comme l'indique la Parole d'Allah (�) : 
« afin qu'Allah leur fasse goûter (Li Yudhîqahum) une partie de ce qu'ils ont 
commis » C'est là notre situation, Il ne nous a fait goûter qu'une petite partie 
de nos actes, et s'il nous avait fait goûter [le châtiment] pour tout ce que nous 
avons commis, Il n'aurait rien laissé à la surface de la terre. 

24 - Les péchés provoquent effondrements, tremblements de terre, et 
ils en anéantissent la bénédiction. Le Messager d'Allah (�) est passé par les 
demeures de Thamûd4, et il a interdit aux gens d'y entrer, si ce n'est en 
pleurant, de même que de boire leur eau, et de puiser de l'eau de leurs puits, 
au point qu'il a ordonné de donner aux chameaux la pâte pétrie avec leur 
eau, en raison de l'effet mauvais des péchés sur l'eau, de même que sur les 
récoltes et d'autres choses encore. 

On rapporte dans un hadith : «  On trouva dans les réserves de la tribu de 
Umayyah du blé dont les grains étaient aussi gros qu'un noyau de datte, il 

1 Sourate Fâ!ir, v.12 
2 Tafsîr At-Iabarî (18/511). 
3 Al-'Uqûbât (38). 
4 Al-Bukhârî (433), et Muslirn (2981). 



Péchés et guérison 
se trouvait dans un ballot sur lequel était inscrit: Voilà ce qui poussait 
lorsque régnait la justice. »1 

Nombre de ces fléaux ont été suscités par Allah en raison des péchés 
commis par les hommes. Un groupe d'anciens du désert m'a rapporté qu'ils 
récoltaient d'accoutumée des fruits plus gros que ceux qu'on trouve 
actuellement, et qu'ils n'avaient pas connu nombre de fléaux qui les frappent 
aujourd'hui. 

25 - Les péchés ont des conséquences sur l'apparence des hommes. 
Ainsi on rapporte que le Prophète (�) a dit : « Allah a créé Âdam, alors que sa 
taille au ciel était de soixante coudées, et les hommes n 'ont cessé de rapetisser 
jusqu'aujourd'hui. »2 Et lorsqu'Allah voudra purifier la terre des injustes, 
dépravés et traîtres, il suscitera un de Ses serviteurs, issu de la famille de Son 
Prophète (�) qui remplira la terre de justice comme elle a été remplie 
d'iniquité. Le Messie tuera les juifs et chrétiens, établira la religion avec 
laquelle Allah a envoyé Son Messager, la terre fera sortir ses bénédictions, et 
elle redeviendra comme elle était, au point qu'un groupe de gens pourra 
manger une grenade et s'abriter sous ses épluchures, une grappe de raisins 
représentera une charge de chameau, et la jeune chamelle suffira à sustenter 
un très grand nombre de gens.3 

Lorsque la terre sera purifiée des péchés, apparaîtront les effets de la 
bénédiction d'Allah, que les péchés et la mécréance avaient anéantie. Nul 
doute que les conséquences des châtiments qu'Allah a descendus ont 
persisté sur terre, cherchant des péchés semblables qui sont les conséquences 
de ces crimes pour lesquels les communautés ont été châtiées. Ces 
conséquences sur terre comptent parmi les conséquences des châtiments, de 
la même manière que ces péchés sont les conséquences de ces crimes. Ainsi, 
la sagesse d'Allah et Sa Loi universelle ont été en conformité au 
commencement et à la fin : le grand châtiment frappait pour le grand crime, 
et le châtiment moindre pour le crime moindre. C'est ainsi qu'Allah juge 
entre Ses créatures dans la demeure de la tombe (Al-Barzakh) et la demeure 
de la rétribution. 

Médite sur la compagnie de Satan, sa situation et sa demeure. Lorsqu'il 
tient compagnie à l'homme et le domine, la bénédiction est retirée de son 
existence, de ses actes, de ses paroles, et de ses richesses. L'obéissance qu'on 
lui voue ayant ses conséquences, la bénédiction a été retirée de tout lieu où 

1 Al-Musnad (2/296), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 Al-Bukhârî (3148), et Muslim (2841). 
3 Muslim (2937). 



Péchés et guérison 

est apparue l'obéissance à Satan, il en est de même pour sa demeure, 
puisqu'il n'y a en la fournaise aucune âme, miséricorde et bénédiction. 

27 - Les péchés éteignent la jalousie du cœur 

26 - Les péchés éteignent dans le cœur le feu de la jalousie qui est, pour 
sa vie et sa rectitude, semblable à la chaleur naturelle pour la vie de 
l'ensemble du corps. La chaleur et le feu de la jalousie extraient du cœur ce 
qu'il comporte comme souillure et caractéristiques blâmables, de la même 
manière que la forge retire les scories de l' or, de l' argent et du fer. L'homme 
le plus noble, le plus appliqué, et celui dont la préoccupation est la plus 
élevée est celui dont la jalousie est la plus intense, envers lui-même, ses 
proches, et l'ensemble des gens. C'est pour cela que le Prophète (:i) était 
l'homme qui éprouvait le plus de jalousie vis-à-vis de la Communauté, et 
Allah (�) plus encore que lui, comme cela est rapporté authentiquement: 
« Vous vous étonnez de la jalousie de Sacd ? Je suis plus jaloux que lui, et Allah plus 
que moi encore. »1 

Il dit également lors du sermon de l'éclipse : « Ô Communauté de 
Muflammad ! Aucun d'entre vous n'est plus jaloux qu'Allah du fait que Son 
serviteur ou sa servante tombe dans la fornication. »

2 

Il dit également : « Aucun d'entre vous n'est plus jaloux qu'Allah, c'est 
pourquoi Il a interdit les turpitudes apparentes et cachées. Aucun d'entre nous 
n'aime plus le pardon qu'Allah, c'est pourquoi Il a envoyé les messagers en tant 
qu'annonciateurs et avertisseurs. Aucun d'entre vous n'aime plus les louanges 
qu'Allah, c'est pourquoi Il a fait Ses propres éloges. »

3 

En ce hadith, il a lié, d'un côté la jalousie dont la source est la répugnance 
et le dégoût vis-à-vis des actes ignobles, et de l' autre côté l'amour du pardon 
qui implique la perfection de l' équité, de la miséricorde et de la bienfaisance. 
Malgré Sa jalousie intense, Allah aime que Son serviteur s'excuse auprès de 
Lui, et Il accepte les excuses de celui qui s'excuse auprès de Lui. Il ne châtie 
pas Ses serviteurs pour avoir commis ce qui suscite Sa jalousie, jusqu'à leur 
pardonner, et c'est pourquoi Il a envoyé Ses messagers et révélé Ses Livres, 
comme un pardon et un avertissement. 

Tel est le summum de la majesté, de la bienfaisance et de la perfection, 
car nombre d'hommes dont la jalousie est intense, celle-ci les conduit à 
répondre et châtier rapidement sans excuser, et sans pardonner à celui qui 

1 Al-Bukhârî (4923), et Muslim (1499). 
2 Al-Bukhârî (4923), et Muslim (901) .  
3 Al-Bukhârî (4922), et  Muslim (2760). 



Péchés et guérison 

s'excuse, même s'il dispose d'un motif acceptable en cela ; mais l'intensité de 
sa jalousie ne les laisse pas accepter son excuse. De même, nombre de ceux 
qui acceptent les excuses y sont amenés par une faible jalousie, au point 
qu'ils élargissent la voie des excuses et en accordent à celui qui n'en dispose 
pas ; au point que nombre d'entre eux s'excusent en invoquant la 
prédestination. Aucun des deux n'est loué de manière globale. Ainsi, on 
rapporte que le Prophète (:i) a dit : « Il est une forme de jalousie qu'Allah aime, 
et une autre qu'Il déteste, et celle qu'Il déteste est celle qui se manifeste en ce qui ne 
convient pas. »1 

Ce qui est louable est uniquement la réunion de la jalousie et du pardon 
on doit ainsi éprouver de la jalousie en ce qui s'y prête, et pardonner en ce 
qui s'y prête, et celui qui agit ainsi est celui qui est loué en toute vérité. 
Puisqu'Allah réunit tous les Attributs de perfection, Il mérite la louange plus 
que tout autre, et personne ne peut être loué autant que ce qui Lui convient. 
Il est tel qu'Il s'est adressé louanges et éloges. Celui qui éprouve cette jalousie 
est semblable à son Seigneur en un de Ses Attributs, et celui qui est semblable 
à son Seigneur en un de Ses Attributs, cet attribut le mène à Lui par ses rênes, 
il l'introduit auprès de son Seigneur, le rapproche de Lui et de Sa 
miséricorde, et fait qu'il soit aimé de Lui. Allah est Miséricordieux et Il aime 
les miséricordieux. Généreux, Il aime les généreux ; Savant, Il aime les 
savants ; Fort, Il aime le croyant fort qu'Il préfère au croyant faible ; Pudique, 
Il aime les pudiques ; Beau, Il aime ceux qui sont beaux ; Unique, Il aime la 
prière du Witr [litt : Il aime ce qui est impair]. 

Si les péchés et désobéissances n'avaient pour toute implication que 
d'amener son auteur à l'opposé de ces attributs en l'empêchant de s'en parer, 
ce serait un châtiment suffisant. Car la pensée furtive devient insufflation qui 
devient volonté, qui grandit et devient détermination, qui se transforme en 
acte, puis en attribut permanent et en attitude ancrée ; et à ce moment il est 
très difficile d'en sortir, de même qu'il est difficile de sortir des attitudes qui 
sont siennes. 

Ainsi, plus on côtoie les péchés, plus ils extraient du cœur la jalousie 
qu'on éprouve envers soi-même, sa famille, et l'ensemble des gens. Cela peut 
se développer dans le cœur au point de ne plus répugner ce qui est horrible, 
ni pour soi ni pour autrui, et lorsqu'on en arrive là, on a emprunté la porte 
de la perdition. 

Beaucoup d'entre eux ne se contentent pas de ne pas éprouver de 
répugnance, mais embellissent les turpitudes et l'injustice aux yeux d'autrui, 
y appellent, y encouragent et tentent d'y parvenir. C'est pour cette raison 

1 �a!J.Îh. Abû Dâwud (2659). 



Péchés et guérison 

que celui qui n'éprouve aucune jalousie (Ad-Dayyûth) compte parmi les plus 
ignobles des créatures d'Allah, et que le Paradis lui est interdit, de même 
pour celui qui permet l'injustice et la transgression à autrui, et embellit cela ! 
Vois ce qu'entraîne le peu de jalousie. 

Cela te montre que le fondement de la religion est la jalousie, et celui qui 
n'a pas de jalousie n'a pas de religion. Ceci car la jalousie protège le cœur et 
protège pour lui les membres, ainsi elle repousse le mal et les turpitudes. 
L'absence de jalousie fait mourir le cœur, et ainsi les membres meurent, et ils 
ne disposent plus d'aucune défense. 

La jalousie dans le cœur est semblable à la force qui repousse et s'oppose 
à la maladie. Si la force disparaît, la maladie trouve un lieu approprié, sans 
aucune défense, et ainsi elle s'installe, et c'est la perdition. Il en est de même 
pour les cornes du buffle grâce auxquelles il se défend ainsi que ses petits, si 
elles sont cassées, son ennemi le convoite. 

28 - Les péchés font disparaître la pudeur 

27 - Les péchés font disparaître la pudeur qui est pourtant l'essence de 
la vie du cœur et la source de tout bien. Sa disparition marque la disparition 
de tout bien. Le Prophète (:i) a dit: « La pudeur n'est que bien. »1 

Il dit également : « Parmi les préceptes que les gens ont retenus des premières 
prophéties : si tu n'as pas de pudeur, fais ce que tu veux. »2 Il en existe deux 
interprétations : 

La première est qu'il s'agit d'un avertissement et d'une menace, le sens 
en est alors : celui qui n'éprouve aucune pudeur commet ce qu'il veut comme 
ignominies, car ce qui l'empêche d'y tomber est la pudeur ; donc, s'il n'y a 
pas de pudeur qui puisse dissuader de commettre des ignominies, on y 
tombe ; et c'est là l'interprétation de Abû cUbayd3. 

La seconde est que si l'on n'est pas gêné d'accomplir cet acte devant 
Allah (�), on l'exécute, et ce qu'il convient de délaisser est uniquement ce 
qu'on est gêné d'accomplir devant Allah ; et c'est là l'interprétation de 
l'imam Ahmad, selon ce que rapporte Ibn Hânî'. 

Ainsi, selon la première interprétation, c'est une menace, comme la 
Parole d'Allah (�) : 

1 Muslim (37). 
2 Al-Bukhârî (5769). 
3 Gharîb Al-Hadîth (2/330). 



Péchés et guérison 
.i.. 

-�: · G i�/1-1 
� Y""  

« Faites ce que vous voulez »1 

et selon la deuxième interprétation, c'est une permission et une 
autorisation. 

Si on objecte : N'est-il pas possible de l'interpréter des deux manières ? 
On peut répondre : Non, pas même selon l'avis de celui qui considère 
l'ensemble des significations, en raison de l' opposition entre la permission et 
la menace. Mais le fait de considérer un sens implique de considérer l'autre. 

Ce que nous voulons montrer est que les péchés affaiblissent la pudeur 
de l'homme, jusqu'à en être totalement dépourvu, au point de n'être pas 
touché par le fait que les gens connaissent sa mauvaise condition. Plus 
encore, nombre d'entre eux informent de leur situation et de l'ignominie 
qu'ils commettent. Ce qui l'amène à cela est l'absence de pudeur, et si 
l'homme parvient à cette situation, on ne peut plus espérer son amendement. 

Lorsqu'Iblîs voit son visage apparaître 
Il le salue et dit : j'ai été remplacé par qui ne réussira pas 

Le terme Hayâ' (pudeur) est dérivé du terme Hayâh (vie), de même la 
pluie est nommée Hayâ car elle permet la vie de la terre, des plantations et 
des animaux. C'est pour cela également que la vie d'ici-bas et de l'au-delà 
est désignée par le terme Hayâ', car celui qui n'éprouve aucune pudeur est 
mort en cette vie et malheureux dans l'au-delà. 

Il existe, entre les péchés d'une part, et le peu de pudeur et l'absence de 
jalousie d'autre part, une relation de réciprocité : chacune des deux parties 
sollicitant l'autre. Elles s' aliment mutuellement. Aussi, celui qui fait preuve 
de pudeur envers Allah, tandis qu'il est sur le point de commettre un péché, 
Allah sera gêné de le châtier le jour où il Le rencontrera. Par contre, celui qui 
n'éprouve aucune gêne à Lui désobéir, Il n'en éprouvera aucune à le châtier. 

29 - Les péchés affaiblissent la vénération du Seigneur 

28 - Les péchés affaiblissent dans le cœur la vénération du Seigneur. 
Sa vénération s'amenuise inévitablement que la personne le veuille ou non. 
Si le respect et la vénération d'Allah s'étaient établis dans le cœur du 
serviteur, il ne se serait pas risqué à Lui désobéir. Il a pu être trompé et se 
dire : « Je suis amené aux péchés par mon espoir et ma convoitise de Son 
pardon, et non la faiblesse de Sa vénération en mon cœur ! » 

1 Fu�ilat, v.40 



Péchés et guérison 

C'est là un sophisme de l'âme, car la vénération et la grandeur d'Allah 
dans le cœur du serviteur impliquent la vénération de Ses interdits qui 
s'interpose entre lui et les péchés. Ainsi, ceux qui se risquent à Lui désobéir 
n'ont pas estimé Allah comme il se doit ; et comment pourrait L'estimer 
comme il se doit, Le révérer, Le glorifier, et Le révérer celui qui méprise Ses 
commandements et interdits ? C'est là une chose des plus improbables, et 
une fausseté des plus évidentes. 

Suffit comme châtiment au pécheur que cela détruise en son cœur la 
vénération d'Allah, et la glorification de Ses interdits, tout en l'amenant à 
négliger Son droit. Fait partie de ce châtiment qu'Allah fasse disparaître du 
cœur des gens le respect qu'ils éprouvent pour lui, qu'ils le méprisent et le 
négligent, de la même manière que lui a négligé et méprisé Son 
commandement. À mesure de son amour pour Allah, les gens aimeront le 
serviteur ; à mesure de sa crainte d'Allah, les gens le craindront ; et à mesure 
de sa vénération d'Allah et de Ses interdits, les gens le respecteront. 

Comment le serviteur peut-il bafouer les interdits d'Allah et espérer 
ensuite que les gens ne transgresseront pas vis-à-vis de lui ? Comment peut­
il négliger le droit d'Allah, sans qu'Allah ne fasse en sorte que les gens le 
négligent ? Comment peut-il dédaigner la désobéissance à Allah, sans 
qu'ensuite les gens ne le dédaignent ? 

Allah (�) a indiqué cela dans Son Livre en mentionnant les châtiments 
provoqués par les péchés, en faisant chuter leurs adeptes en raison de ce 
qu'ils ont commis, en couvrant leur cœur et en les scellant, en les oubliant 
comme ils L'ont oublié, en les méprisant comme ils ont méprisé Sa religion, 
et en les égarant comme ils ont négligé Son ordre. C'est pourquoi Allah (�) 
dit dans le verset où Il mentionne que les créatures se prosternent devant 
Lui : 

« Celui qu'Allah avilit, nul ne peut l'honorer. »1 

Ainsi, lorsqu'ils ont dédaigné se prosterner devant Lui, Allah les a avilis, 
et personne n'a pu les honorer après qu'Allah les ait avilis, et qui pourrait 
honorer celui qu'Allah avilit ? Et qui pourrait avilir celui qu'Allah honore ? 

1 Al-Hajj, v.18 

J66 



Péchés et guérison 

30 - Les péchés font qu'Allah oublie Son serviteur 

29 - Les péchés sont les causes par lesquelles Allah oublie Son 
serviteur, l'abandonne et le laisse seul avec son âme et son démon. Et telle 
est la plus grande des perditions dont on ne peut espérer aucune délivrance. 
Allah dit : 
0 Zi_;t :. � � �, �l

c
:oiî �I; µ/�:i; 1; � _; 1;. '.:i_; :oiî �î �1: �J, t;� 

� > " / / > � 0J. / --�iÎ � ,-;'-l#ji �.'.J\;,, ✓.,� ;J(I �  5'.J�L;.�1_; 
« Ô vous les croyants, craignez Allah. Que chaque âme voit bien ce 

qu'elle a avancé pour demain. Et craignez Allah, car Allah sait parfaitement 
ce que vous faites. Et ne soyez pas comme ceux qui ont oublié Allah ; [Allah] 
leur a alors fait oublier leurs propres personnes ; ceux-là sont les pervers. »1 

Il ordonne donc de Le craindre, et interdit à Ses serviteurs croyants 
d'imiter celui qui oublie Allah et cesse de Le craindre. Il informe qu'il châtie 
celui qui cesse de Le craindre en lui faisant oublier sa propre personne, c'est­
à-dire qu'il lui fait oublier ce qui comporte son intérêt, le sauvera de Son 
châtiment, et l'amènera à la vie éternelle, et la perfection de la délectation, 
du bonheur et des délices. Allah lui fait oublier tout cela par rétribution pour 
ce qu'il a oublié de la vénération et de la crainte d'Allah, et le respect de Son 
ordre. Tu vois ainsi le pécheur négliger ce qui comporte son intérêt, Allah a 
détourné son cœur de Sa mention, il suit ses passions et transgresse les 
limites. Ce qui comporte son intérêt dans sa vie d'ici-bas et dans l'au-delà se 
disperse devant lui, et il néglige son bonheur éternel en préférant à cela la 
plus minime des délectations, qui n'est pourtant semblable qu'à un nuage 
d'été ou un spectre, comme il a été dit 

Semblables à un songe ou une ombre éphémère 
Ils ne trompent pas l'homme avisé 

Le plus grand des châtiments est que le serviteur oublie sa propre 
personne, la dédaigne et néglige sa part et son lot venant d'Allah, la vendant 
pour cette tromperie, ce dédain, ce prix le plus vil. Ainsi, Allah égare celui 
qui ne peut se passer de Lui et ne peut Lui trouver aucun substitut, pour 
celui dont on peut complètement se passer et trouver un substitut 

Tu peux trouver un substitut à toute chose que tu perds 
Alors que rien ne remplace Allah, si tu Le perds 

1 Al-Hashr, v.18-19. 

J6J 



Péchés et guérison 

Allah (�) remplace toute chose, en dehors de Lui que rien ne peut 
remplacer. Allah permet de se dispenser de toute chose, alors que rien ne 
permet de se passer de Lui, Il accorde un refuge contre toute chose, alors que 
rien ne peut accorder refuge face à Lui, Il repousse toute chose, alors que rien 
ne peut Le repousser ; alors comment le serviteur pourrait-il se passer 
d'obéir, fût-ce le temps d'un clin d' œil, à Celui qui est ainsi ? Comment peut­
il oublier Sa mention et négliger Son ordre au point d'oublier sa propre 
personne, la perdre et lui faire subir la pire des injustices ? Le serviteur ne 
fait subir à son Seigneur aucune injustice, mais uniquement à sa propre 
personne ; et le Seigneur ne lui a fait subir aucune injustice, mais c'est lui­
même qui s'est montré injuste envers sa personne. 

3 1  - Les péchés font sortir du cercle de la bienfaisance 

30 - Les péchés font sortir le serviteur du cercle de la bienfaisance (Al­
Ihsân) et l'empêche d'obtenir la récompense des bienfaisants. Ceci car, si 
la bienfaisance survient dans le cœur, elle l'empêche de commettre des 
péchés. Celui qui adore Allah comme s'il Le voyait ne parvient [à ce degré] 
qu'en raison de la domination de la mention d'Allah, de Son amour, de Sa 
crainte et de l'espoir en Lui sur son cœur, ainsi il agit comme s'il Le voyait, 
et cela s'oppose entre lui et sa volonté de commettre un péché, et plus encore 
du fait de le commettre. Ainsi, s'il sort du cercle de la bienfaisance, il perd la 
compagnie spécifique d'Allah, de même que la vie agréable et les délices 
parfaits [ des bienfaisants] . 

Si Allah veut du bien au serviteur, Il le maintient dans le cercle de 
l'ensemble des croyants, mais s'il Lui désobéit en commettant des péchés qui 
le sortent du cercle de la foi, comme l'a dit le Prophète (:i) : « On ne peut 
tomber dans la fornication en ayant une foi [complète], on ne peut consommer de 
l 'alcool en ayant une foi [complète], on ne peut voler en ayant une foi [complète], on 
ne peut subtiliser un butin que les gens convoitent en ayant une foi [complète] ; alors 
prenez garde, et le repentir est offert par la suite. »1 il sort alors du cercle de la foi. 

32 - Les péchés font manquer tout bien 

31 - Celui auquel échappe l'élévation des croyants et la protection 
d'Allah - car Allah (�) défend ceux qui croient - manque tout bien qu'Allah 
a lié à la foi dans Son Livre. On en compte environ cent formes, chacune 
étant meilleure que ce bas-monde et ce qu'il contient. Parmi celles-ci : 

1 Al-Bukhârî (2475), et Muslim (57). 

J6Z 



Péchés et guérison 
1) La récompense immense: 

,,,.. \ . ,, 1"·'t ,, :) i''1 )-;; �, ·> � •/ / 
� i_r.l �__;..... 4l) .;., _>: .,J.,..... J 

« Et Allah accordera aux croyants une immense récompense »1 

2) Une protection contre les maux de ce bas-monde et de l'au-delà : 
.li / •,->/\/ ,,,,. .. t� ,,,,, >. ,,,., ,,.�� .,,,,:; 
I_,:... � ��\ if �� 4.ll\ __:.,� 

« Allah protège ceux qui croient. »2 

3) La demande de pardon des anges et porteurs du Trône : 
\ � _... \ .... --: -:ît ,-: J-. .  •-:: ·,,,,.,., � �  :>,,., ,..  .,, .,., .,,,., --: _,. .,, ,,.,� -:J ...... ,.,,,,.,,. �.,·::T\ �.i� ='cJ\ 
� .. �� �=-' '�ùr""=--' �_; M ù�• :.,>0-4Jù"".r ù� - �/ 

« Ceux qui portent le Trône et ceux qui l'entourent célèbrent les louanges 
de leur Seigneur, croient en Lui et implorent le pardon pour ceux qui croient 
»3 

4) L'alliance d'Allah qui n'avilit pas Ses alliés : 

i_;.;1; 6Jî �_; ,:Jii 

« Allah est l'allié de ceux qui croient »4 

5) Allah ordonne aux anges de les affermir : 

f;.;1: �Jî iW � :J �' Jl �� '3:;_ �l 
« Et ton Seigneur révéla aux anges : Je suis avec vous : affermissez donc 
les croyants. »s 
6) Des degrés élevés, un pardon et une subsistance abondante 

�� �s�_;t-��:_;�;�.!.,�; ;1 
« À eux des degrés (élevés) auprès de leur Seigneur, ainsi qu'un pardon et 
une subsistance abondante »6 

7) La puissance : 

0 Jj � 1 �Î� <'Y /. · :> il '' ,.i,l > ��l � J ... �if .& ,, 
- - / / 0')!-1..J ��--' /_;.� /'..J / / /--' 

« C'est à Allah qu'appartient la puissance, ainsi qu'à Son messager et 
aux croyants, mais les hypocrites ne le savent pas »7 

1 An-Nisâ', v.146. 
2 Al-Hajj, v.38. 
3 Ghâfir, v.7. 
4 Al-Baqarah, v.257. 
s Al-Anfâl, v.12. 
6 Al-Anfâl, v.4. 
7 Al-Munâfiqûn, v.8. 

16) 



Péchés et guérison 
8) La compagnie d'Allah qui accompagne les adeptes de la foi : 

/ . :> f\ .... .... ... -:-,� .... ,,, �__;...., e 4.ll  <J _J  

« Allah est avec les croyants »1 

9) L'élévation en ce bas-monde et dans l'au-delà : 

� � �Î i � 1 -: .:JI" �t'. i � "\" .::,dî ¼i 1 -: �,, f ::) ,, 'Y.J �,, '.J �'.r" <- . ,,  � 

« Allah élève en degrés ceux d'entre vous qui auront cru et ceux qui auront 
reçu le savoir »2 

10) L'octroi de deux parts de Sa miséricorde, d'une lumière avec laquelle 
ils cheminent, et d'un pardon de leurs péchés. 

11) L'affection qu'Allah leur accorde, ainsi Il les aime, et les fait aimer de 
Ses anges, de Ses prophètes, et de serviteurs pieux. 

12) La préservation de toute peur au Jour où elle s'intensifiera : 

�;� ;;. 1; 1;J� �;.-¼&IJ �1: � 

« Ceux qui croient et se corrigent n'ont aucune crainte à avoir et ils ne 
seront point affligés »3 

13) Ils sont ceux qu'Allah a comblés de Ses bienfaits et dont on nous a 
ordonné de demander d'appartenir, chaque jour et nuit, dix-sept fois. 

14) Le Coran est pour eux une guidée et une guérison : 
!;. / Ji:. ,,., 

� ��i;, h�_; �1�1: �-::::::::.fe� .q G.�t'{[',,,-;�_; -s:û. �1: 6.JJ.� j; 
,,,, 11/--: ,,,, �.,,,. .,,,., / ✓1 

H �� � ,;_;_,J.)� ..!.l.tlJ1 

« Dis : Pour ceux qui croient, il est une guidée et une guérison. Et quant à 
ceux qui ne croient pas, il est une surdité dans leurs oreilles et ils sont frappés 
aveuglement en ce qui le concerne. Ceux-là sont comparables à celui qu'on 
appelle d'un endroit tellement lointain, qu'il ne peut ni entendre ni 
répondre. »4 

15) En somme, la foi est le moyen d'obtenir tout bien, et la cause de tout 
bien en ce bas-monde et dans l'au-delà est la foi ; alors que la cause de tout 
mal en ce bas-monde et dans l'au-delà est l'absence de foi. Comment le 
serviteur peut-il dédaigner une chose qui le fait sortir du cercle de la foi et 

1 Al-Anfâl, v.19. 
2 Al-Mujâdalah, v.11. 
3 Al-Ancâm, v.48. 
4 Fu§.§.ilat, v.44. 



Péchés et guérison 
s'interpose entre lui et celle-ci. Malgré tout, il ne sort pas du cercle de 
l'ensemble des musulmans, mais s'il persiste sur les péchés, on le menace de 
voir son cœur recouvert de rouille, et qu' ainsi il sorte totalement de l'islam. 
C'est pour cela que la crainte des pieux prédécesseurs était intense, comme 
l'a dit l'un d'eux : « Vous craignez les péchés, et moi je crains la mécréance. » 

33 - Les péchés affaiblissent le cheminement du cœur vers Allah 

32 - Les péchés affaiblissent le cheminement du cœur vers Allah et la 
Demeure de l'au-delà, voire obstruent totalement le chemin et le stoppent, 
l'empêchant de faire tout pas en direction d'Allah. Si cela ne le fait pas 
revenir en arrière, les péchés voilent tout de même l'objectif, stoppe le 
cheminement, et détourne l'homme de son but. Le cœur chemine vers Allah 
par sa force, ainsi s'il tombe malade en raison des péchés, cette force qui le 
meut faiblit, et si elle disparaît totalement, il se coupe d'Allah d'une manière 
qu'il est difficile de rattraper. Qu'Allah nous vienne en aide. 

Le péché fait mourir le cœur, lui cause une maladie alarmante, ou 
diminue sa force d'une manière inévitable, jusqu'à ce que sa force termine à 
l'un des huit choses contre lesquelles le Prophète (�) a cherché protection, et 
qui sont : « Ô Allah ! Je cherche protection auprès de Toi contre les soucis et la 
tristesse, l'incapacité et la paresse, l'avarice et la lâcheté, le fardeau des dettes et 
l'oppression des hommes. »1 Chacune étant associée à une autre. 

Ainsi, les soucis et la tristesse sont associés, car si le mal qui parvient au 
cœur concerne le futur, il l'anticipe et cela suscite les soucis ; et si cela 
concerne une chose passée, cela suscite la tristesse. 

L'incapacité et la paresse sont associées, car si l'homme se détourne des 
moyens de parvenir au bien et au succès, et si cela est dû au fait qu'il n'en 
soit pas capable, c'est là l'incapacité ; et si cela est dû à l'absence de volonté, 
telle est la paresse. 

La lâcheté et l'avarice sont associées, car s'il n'accomplit pas ce dont il est 
physiquement capable, telle est la lâcheté ; et si cela concerne ses biens, telle 
est l'avarice. 

Le fardeau des dettes et l'oppression des hommes sont associés, car si 
autrui prend l'ascendant sur lui de plein droit, cela compte parmi le fardeau 
des dettes, et si cela survient en toute fausseté, cela compte parmi 
l'oppression des hommes. 

1 Al-Bukhârî (6008), et Muslim (2706). 



Péchés et guérison 

En somme, les péchés comptent parmi les plus grands moyens de 
provoquer ces huit choses, de même que « le fait d'être frappé par la dureté de 
l'épreuve, rattrapé par le malheur, subir une mauvaise prédestination, et de réjouir 
les ennemis »1 de même, qu'ils provoquent la disparition des bienfaits 
d'Allah, de Sa protection, et la soudaineté de Sa vengeance, et de l'ensemble 
des formes de Son courroux. 

34 - Les péchés dissipent les bienfaits et attisent les malheurs 

33 - Les péchés dissipent les bienfaits et attisent les malheurs. Le 
serviteur ne perd aucune richesse et ne subit aucun malheur sans que la 
cause profonde ne soit l'un de ses péchés, et l'épreuve ne se dissipe que par 
le repentir, ainsi que l' a dit cAlî Ibn Abî Iâlib (�) : « Le malheur ne survient 
qu'en raison d'un péché, et il ne disparaît que par le repentir. » Allah dit: 

0 -� .,. . � . .,..,. :<"' 4 ,-�"?{ 1� :. · / >, - �---,,.,..,. � d' �.J � * . . ;, � � (' -=.' "' \.,0 .J 
« Aucun malheur ne vous atteint si ce n'est en raison de ce que vous avez 

commis, et Il pardonne beaucoup. »2 

� >•� � � t- .. :�� 1,:--:� c (;.:; .lt -1 �i �\ �-� 
,,,,. / - � _;r - ::,. - r" ,,,,. ,. 

« Ceci car Allah ne change pas un bienfait qu'Il a accordé à un peuple 
avant que celui-ci change ce qui est en lui-même »3 

Allah (�) a informé du fait qu'il ne change pas un bienfait qu'il accorde 
à quelqu'un sans que celui-ci n'y mette fin de lui-même, en passant de 
l'obéissance à Allah à Sa désobéissance, de la reconnaissance au reniement, 
des causes de Son agrément aux causes de Son courroux. Ainsi, s'il change, 
Allah change ce qu'il lui accordait, d'une rétribution similaire, et Allah n'est 
pas injuste envers les serviteurs. 

S'il passe de la désobéissance à l'obéissance, Allah change le châtiment 
en bienfait, et l'humiliation en puissance, car Allah (�) dit: 

,,, > ,,, > .... // �,,. -;;; ,,,, .... ,...,., .1-> • .,., >-:"' ,.. ,...1 -...- ,,,. • > t ,,, i ,,.,,,,,,> �/ .,,,, .... >.,,,,,> ,,,, :;,r � 
�� � L_tÏJ.)� �  c.J ,:i.1 .)_f' )ü , .. ..,..... �A ...,ul .>\;, \ :,µ rL .,'i c. �� .,-Ac.� 'l' JJ.I\ .....:..,l 

« Allah ne modifie point l'état d'un peuple, tant qu'ils ne changent pas ce 
qui est en eux-mêmes. Et lorsqu'Allah veut infliger un mal à un peuple, nul 
ne peut le repousser : ils n'ont en dehors de Lui aucun protecteur »4 

On rapporte que le Seigneur (�) a dit : « Par Ma puissance et Ma majesté, 
pas un de Mes serviteurs ne fait ce que J'aime puis passe à ce que Je déteste, 

1 Muslim (2707). 
2 As-Shûrâ, v.30. 
3 Al-Anfâl, v.53. 
4 Ar-Racd, v.11. 

J66 



Péchés et guérison 

sans que Je ne le fasse passer de ce qu'il aime à ce qu'il déteste. Pas un de 
Mes serviteurs ne fait ce que Je déteste puisse passe à ce que J'aime, sans que 
Je ne le fasse passer de ce qu'il déteste à ce qu'il aime. » 

Et quelle belle parole que celle-ci 
Si tu vis un bienfait, préseroe-le 

Car les péchés font disparaître les bienfaits 
Entoure-le de l'obéissance au Seigneur des hommes 

Car le Seigneur des hommes est prompt en punitions 
Prends garde à l'injustice, autant que tu le peux 
Car l'injustice causée aux hommes est très nocive 

Voyage par ton cœur parmi les hommes 
Afin de voir les vestiges de ceux qui ont commis l'injustice 

Voici leurs demeures restées après eux 
Témoignant contre eux sans porter d'accusation 

Rien ne leur a été plus nocif 
Que l'injustice, et c'est ce qui a blessé 
Combien ont-ils abandonné de jardins 

De palais, et d'autres biens encore engloutis 
Ils sont paroenus en Enfer sans aucun bienfait 

E t  ce qu'ils ont possédé est désormais pour eux tel un songe 

35 - Les péchés provoquent peur et épouvante dans le cœur 

34 - Allah (�) jette l'épouvante et la peur dans le cœur du pécheur, ainsi 
tu ne le vois que craintif et épouvanté. Ceci car l'obéissance est la plus grande 
citadelle d'Allah, celui qui y pénètre est préservé des châtiments de ce bas­
monde et de l'au-delà ; et celui qui en sort est cerné de tout côté par ce qui 
l'effraiera. Pour celui qui obéit à Allah, ses craintes se changeront en sécurité, 
et pour celui qui Lui désobéit, sa sécurité se transformera en crainte. Ainsi, 
tu vois le pécheur comme s'il était constamment entre les ailes d'un oiseau, 
si le vent fait bouger la porte, il dit: « On vient me prendre ! » et s'il entend 
des bruits de pas, il craint qu'on vienne lui annoncer sa perte. Il pense que 
tout cri est dirigé contre lui, que tout mal le vise. Celui qui craint Allah, Il le 
met à l'abri de toute chose, alors que celui qui ne craint pas Allah, Il lui fera 
craindre toute chose 

Allah a prédestiné aux gens depuis leur création 
Que la crainte et le crime sont liés 

35 - Les péchés provoquent une grande solitude dans le cœur, ainsi le 
pécheur se sent seul, éloigné de son Seigneur, des gens, et de sa propre âme, 
et plus les péchés se multiplient, plus sa solitude augmente. 

J67 



Péchés et guérison 

La vie la plus amère est celle de ceux qui vivent esseulés et apeurés, et la 
meilleure des vies est celle de ceux qui vivent entourés. Si l'homme sensé 
médite et compare la délectation du péché et ce qu'il provoque en lui comme 
peur et solitude, il saura combien sa situation est mauvaise et combien il est 
trompé, puisqu'il vend la compagnie, la sécurité et la douceur qu'amène 
l'obéissance, contre la solitude, la crainte et les torts qu'implique le péché. 
Comme il a été dit 

Si ce sont les péchés qui provoquent ta solitude, 
Délaisse-les si tu veux, et recouvre ton bien-être 

Le secret de cette question est que l'obéissance amène la proximité vis-à­
vis du Seigneur (�), et plus ce rapprochement augmente, plus cette 
proximité se renforce ; alors que le péché amène l'éloignement vis-à-vis du 
Seigneur, et plus l'éloignement augmente, plus la solitude se renforce. 

C'est pour cette raison que l'homme ressent une distance entre lui et son 
ennemi, en raison de l'éloignement qui existe entre eux, même s'il le 
fréquente et vit à proximité ; alors qu'il ressent un rapprochement et une 
proximité envers celui qu'il aime, même s'il se trouve loin de lui. 

Cet éloignement est causé par un voile, et plus ce voile est épais plus 
l'éloignement augmente. La négligence provoque l'éloignement, mais plus 
encore le péché, et plus encore la mécréance et le polythéisme. Plus une 
personne commet ces choses, plus sa solitude augmente, à mesure de ce qu'il 
en commet, ceci apparaît sur son visage et son cœur, ainsi elle s'éloigne et on 
s'éloigne d'elle. 

36 - Les péchés détournent le cœur de la droiture 

36 - Les péchés font passer le cœur de la santé et de la droiture, à la 
maladie et la débauche. Il ne cesse d'être malade et vicié, les aliments qui 
permettent sa vie et sa rectitude ne lui sont plus d'aucune utilité. Les péchés 
affectent le cœur comme la maladie affecte le corps. Ils sont à la fois sa 
maladie et son mal, et il n'est d'autre remède que leur abandon. 

Ceux qui se dirigent vers Allah sont unanimes sur le fait que les cœurs 
ne parviennent à la béatitude qu'en parvenant à leur Maître, et ils ne peuvent 
parvenir à leur Maître tant qu'ils ne sont pas sains. Et cela n'est possible 
qu'en transformant le mal en remède, donc en combattant ses passions qui 
sont la maladie et dont la guérison ne réside que dans leur refoulement. Et si 
cette maladie s'installe, elle est mortelle ou presque. 



Péchés et guérison 
De la même manière que celui qui s'interdit les passions a pour demeure 

le Paradis, le cœur est sur terre un paradis, et aucun bienfait ne lui est 
comparable. La différence entre les deux est semblable à la différence entre 
les bienfaits de ce monde et ceux de l'au-delà. Mais ne peut le savoir que 
celui dont le cœur a connu les deux. Ne pense pas que la Parole d'Allah : 

0� :.Î );Jiîi1:Q _,..;, j .)/(�'1101 
✓ -- ✓ <.J':! . .Y � :r -,., <J: ..,/, !:, 

« Les pieux seront dans un [jardin] de délice, et les pervers seront dans 
une fournaise »1 

concerne uniquement les bienfaits et le châtiment de l'au-delà. Au 
contraire cela englobe trois phases : la vie terrestre, Al-Barzakh (le monde de 
la tombe), et l'au-delà. Les uns sont au milieu de bienfaits et les autres dans 
la fournaise. Le bonheur est-il autre chose que la joie du cœur ? Le châtiment 
est-il autre chose que le châtiment du cœur ? Quel supplice est plus terrible 
que la peur, l'angoisse, la tristesse, l'étroitesse de la poitrine, l'éloignement 
vis-à-vis d'Allah et de la Demeure de l'au-delà, de s'attacher à autre 
qu'Allah, et de se détacher de Lui ; en étant touché d'une part de chacune de 
ces choses ? 

Toute chose à laquelle il s'attache et qu'il aime en dehors d'Allah le 
conduit au pire des châtiments. Quiconque aime une chose en dehors 
d'Allah est châtié par cela trois fois : en ce bas monde, en la convoitant, puis 
après l'avoir obtenue, par la peur constante de la voir perdue ou ôtée, et 
d'autres supplices encore. Et s'il venait à la perdre, son supplice serait 
d'autant plus intense. Voici donc trois formes de châtiments sur terre. 

Dans le monde de la tombe, le supplice est lié à la douleur de la 
séparation sans espoir de retour, avec de surcroît la torture d'être passé à 
côté de délices immenses pour avoir été préoccupé par son contraire ; la 
douleur du voile existant entre lui et Allah ; et la douleur du malheur qui 
déchire le ventre. Regret, tristesse, remord et chagrin rongent l'âme comme 
les serpents et les vers rongent sa dépouille. Mais la torture de l'âme est, elle, 
perpétuelle et continue. Jusqu'à ce qu'Allah fasse revenir l'âme dans le corps, 
alors le châtiment franchit une nouvelle étape bien plus meurtrière et plus 
amère. 

Comment comparer cela aux palpitations du cœur, d'extase, de joie et de 
réjouissance à la rencontre de Son Seigneur au terme d'une convoitise 
ardente, heureux de Son amour, et apaisé à Son évocation ? 

1 Al-Infitâr, v.13-14. 

J6$' 



Péchés et guérison 

Au point que l'un d'eux dise au moment de voir partir son âme : «  Quel 
enchantement ! » 

Et qu'un autre dise : « Si les gens du Paradis sont ainsi, ils sont dans le 
meilleur état qui soit ! » 

Et qu'un autre encore dise : « Pauvres habitants de la terre, ils en sont 
sortis et n'ont pas goûté à la douceur de l'existence ni à ce qu'elle contient de 
meilleur. » 

Un autre encore de dire : « Si les rois et princes connaissaient le bien-être 
dans lequel nous sommes, ils nous fouetteraient avec leurs épées pour 
l'obtenir. » 

Un autre dit : « Il est sur terre un Paradis, celui qui n'y rentre pas, ne 
pénétrera pas dans le Paradis de l' au-delà. » 

Ô toi qui as vendu ce qui est meilleur pour un vil prix, tu as été trompé 
et tu le réalises maintenant. Si tu ne connais pas la valeur de ta marchandise, 
interroge les connaisseurs. C'est à peine croyable, tu possèdes une 
marchandise qu'Allah désire acheter au prix d'un paradis éternel, 
l'ambassadeur ayant assuré l'acte de vente, en garantissant le prix de la part 
de l'acheteur n'est autre que le Messager (;i), et toi tu l'as vendue par 
l'avilissement, comme il a été dit : 

Et Allah dit 

Si c'est ainsi que serviteur agit envers lui-même 
Qui pourra l'honorer après cela 

« Celui qu'Allah avilit, nul ne peut l'honorer. »1 

37 - Les péchés aveuglent la clairvoyance du cœur 

37 - Les péchés aveuglent la clairvoyance du cœur, recouvre sa lumière, 
obstrue les chemins de la science, et masquent les sources de la guidée. 
Quand As-Shâfi'î s'est assis devant Mâlik et qu'il fut stupéfait par lui, il lui 
dit : « Je vois qu'Allah a mis dans ton cœur une lumière, ne l'éteins pas par 
les ténèbres des péchés. » 

Cette lumière ne cesse de s'affaiblir et de disparaître, et les ténèbres des 
péchés de se renforcer, jusqu'à ce que le cœur soit plongé dans une nuit noire, 
ainsi il tombe dans nombre de perditions sans les voir ! Il est semblable à un 

1 Al-Hajj, v.18 

JJ6 



Péchés et guérison 

aveugle sortit de nuit sur un chemin comportant dangers et périls. Comme 
il est peu probable qu'il en sorte indemne, et comme il tombera vite dans le 
danger ! 

Puis ces ténèbres s'assombrissent et débordent du cœur vers les 
membres, le cœur est couvert de noir en fonction de l'intensité et de l' étendu 
de ces ténèbres. Après la mort, ces ténèbres apparaissent dans le monde de 
la tombe, et la tombe se remplit de ténèbres, comme l'a dit le Prophète (�) : 
« Ces tombes sont remplies de ténèbres pour leurs habitants, et Allah les illumine à 
travers ma prière sur eux. »1 

Au Jour du Rassemblement, lorsque les gens seront ressuscités, ces 
ténèbres apparaîtront clairement sur le visage, et tout le monde pourra les 
voir, au point que le visage devienne aussi sombre que la cendre. Malheur 
pour ce châtiment qui ne vaut pas tous les délices de ce bas-monde, de son 
commencement jusqu'à sa disparition, alors que dire de la part infime, 
misérable et difficile de l'homme, en un temps semblable à celui d'un songe ! 
Qu'Allah nous vienne en aide. 

38 - Les péchés rabaissent et avilissent l'âme 

38 - Les péchés rabaissent, brisent, enfouissent et avilissent l'âme au 
point qu'elle devienne la plus méprisable des choses ; de la même manière 
que l'obéissance la développent, la renforcent et la grandissent. Allah (�) 
dit : 

0 / ,, ,,  / / / •" " 0 1",b.- .,, ,,,,.t • .,, \.+--".,,,) .:.r- ...,,1--..u., , �_j .:.r- &' ..û 
« A réussi celui qui la purifie, et a perdu celui qui l'enfouit »2 

Ce qui signifie que réussit celui qui la grandit et l'élève par l'obéissance 
à Allah, alors qu'a perdu celui qui l'avilit et la rabaisse par la désobéissance 
à Allah. 

La base de l'enfouissement (At-Tadsiyyah) et la dissimulation (Al-Ikhfâ'), 
comme dans la Parole d'Allah (�) : 

Ji_ /� -'
.

> > >"' ' 
y�\ � ,.i.;.,� ;i 

« ou va-t-il l'enfouir dans la terre »3 

Ainsi, le pécheur enfouit son âme dans le péché et dissimule le lieu où 
elle se trouve. Il se soustrait au regard des gens en raison du caractère 

1 Muslim (956) . 
2 As-Shams, v.9-10. 
3 An-Na/11, v.59. 

m 



Péchés et guérison 
mauvais de ce qu'il commet. Il s'est rabaissé devant son âme, devant Allah, 
et devant les gens. Ceci, alors que l'obéissance et la bonté grandissent, 
renforcent et élèvent l'âme, au point qu'elle devienne la plus noble, la plus 
grande, la plus pure, et la plus élevée des choses ; et malgré tout, elle reste la 
plus vile, la plus méprisable, et la plus petite des choses devant Allah (�), et 
c'est par cet abaissement qu'elle est parvenue à cette puissance, cet honneur 
et ce développement. Ainsi, rien n'avilit plus les âmes que la désobéissance 
à Allah, et rien ne les grandit, ne les honore et ne les élève plus que 
l'obéissance à Allah. 

39 - Les péchés sont la cause de la capture de Satan et de 
l'emprisonnement des désirs 

39 - Le pécheur est constamment détenu par son démon et emprisonné 
par ses désirs et les liens de ses passions. Il est un captif, emprisonné et 
enchaîné. Il n'y a pas pire captif que celui fait prisonnier par son pire ennemi, 
il n'y a pas de prison plus étroite que la prison des passions, et il n'y a pas de 
chaîne plus dure que les chaînes des désirs. Comment cheminerait vers Allah 
et l'au-delà un cœur captif, emprisonné et enchaîné ? Comment pourrait-il 
accomplir un seul pas ? 

Si le cœur est enchaîné, les fléaux le frappent de toute part, en fonction 
de ses chaînes. Le cœur est semblable à un oiseau, plus il s'élève plus il 
s'éloigne des fléaux, et il plus descend plus les fléaux lui tendent des pièges. 
Il est dit dans le hadith : « Satan est un loup pour l'homme. »1 Ainsi, de la même 
manière que le mouton laissé sans protecteur parmi les loups est vite dévoré, 
il en est de même pour l'homme dénué de protection venant d'Allah, car son 
loup le guette inévitablement. Cette protection d'Allah ne survient que par 
la piété qui est une protection venant d'Allah, un jardin, une citadelle entre 
lui et son loup. De même, elle est une protection entre lui et les châtiments 
de ce bas-monde et de l'au-delà. Plus le mouton est proche du pâtre, plus il 
est en sécurité vis-à-vis du loup, et plus il s'en éloigne plus il est proche de 
la perdition, donc l'endroit le plus sûr pour le mouton est d'être à proximité 
du pâtre, et le loup n'attaque que le mouton éloigné du troupeau et du pâtre. 

Le fondement de tout ceci est que plus le cœur est éloigné d'Allah, plus 
les fléaux le touchent rapidement, et plus il est proche d'Allah, plus les fléaux 
s'éloignent de lui. L'éloignement vis-à-vis d'Allah est de différents degrés, il 
en est de plus prononcés que d'autres : la négligence éloigne le cœur d'Allah, 
l'éloignement qu'entraîne le péché est plus grand que celui de la négligence ; 
l'éloignement qu'entraîne l'innovation est plus grand que celui du péché ; et 

1 Q_acif Al-Jâmic (1477) la chaîne de transmission du hadith est faible. 
JJZ 



Péchés et guérison 
l'éloignement qu'entraînent l'hypocrisie et le polythéisme est plus grand que 
tout cela encore. 

40 - Les péchés font chuter auprès d'Allah et des hommes 

40 - Les péchés portent atteinte au prestige, au rang et à l'honorabilité 
auprès d'Allah et des gens. L'homme le plus noble auprès d'Allah est le plus 
pieux, et le plus proche de Lui est le plus obéissant, et le rang de l'homme 
auprès d'Allah est fonction de l'obéissance qu'il Lui voue. Ainsi, s'il Lui 
désobéit et s'oppose à Son ordre, il chute auprès de Lui, et Il le fait chuter 
aux yeux des gens ; et lorsqu'il ne dispose plus d'aucun prestige auprès des 
gens et qu'ils le dédaignent, ils se comportent envers lui en fonction de cela, 
et il vit parmi eux la pire des existences : sans renommée, inconsidéré, 
méprisable, insignifiant, sans joie ni bonheur, car la chute du prestige et de 
l'honneur provoque souci, angoisse et tristesse, sans joie ni bonheur. Alors 
comment comparer cette souffrance avec la délectation du péché, si ce n'est 
avec l' ivresse du désir. 

Parmi les plus grands bienfaits d'Allah sur le serviteur est qu'il élève sa 
mention et son rang parmi les hommes, c'est pourquoi Il a accordé à Ses 
prophètes et messagers ce qu'il n'a accordé à aucun autre, comme Il dit : 

0 -;l�Î�j �l½ t':' ;."'1 tl 0 _;;.:N� -s;Nî <-J_:;t;��:;�i;; f-'_;�:4)1I; 
« Et rappelle-toi Ibrâhîm, Isf1âq et Yacqûb, Nos serviteurs puissants et 

clairvoyants. Nous avons fait d'eux l'objet d'une distinction particulière : le 
rappel de l'au-delà. »1 

Ce qui signifie : Nous leur avons accordé une spécificité qui est une 
mention noble dans cette Demeure qui est la mention honorable demandée 
par Ibrâhîm lorsqu'il dit 

@ Zt.i/Ji � �-¼' 0Q j �� 
« Fais que j'aie une mention honorable chez tous ceux qui me 

succéderont.»2 
Et Allah (�) dit d'eux et de leur descendance : 

0t �* �� ::,q�n:;.�c;;.3�µ ��� 
« Et Nous leur accordâmes de Notre miséricorde, ainsi qu'une véracité 

reconnue »3 

1 �âd, v.45-46. 
2 As-Shu<arâ', v .84. 
3 Maryam, v.50. 

JJJ 



Péchés et guérison 
Et Il dit à Son Prophète (�) : 

0.{½�w�_; 
« Nous avons élevé ta mention »1 

Les disciples des Messagers en obtiennent une part proportionnelle à leur 
obéissance et conformation. À l'inverse, tous ceux qui s'opposent à eux en 
sont privés proportionnellement à leur rejet et à leur désobéissance. 

4 1  - Les péchés retirent au pécheur les noms élogieux et le 
couvrent de noms vils 

41 - Les péchés retirent au pécheur les noms élogieux et honorables, et 
le couvrent de noms vils et infâmes. Ils lui retirent les noms croyant, bonté, 
bienfaisant, pieux, obéissant, repentant, allié, vertueux, dévot, craintif, 
pénitent, bon, honnête, et autre ; et ils le revêtent des noms dépravé, pécheur, 
opposant, malfaisant, corrupteur, ignoble, celui sur qui s'abat la colère 
d'Allah, fornicateur, voleur, meurtrier, menteur, traître, inverti, 
irrespectueux [des liens de parenté] , déloyal, et autre. Ce sont là les noms de 
la perversion : 

« Quel mauvais mot que la perversion après la foi »2 

qui provoquent la colère du Souverain, l'entrée en Enfer, et une existence 
d'humiliation et de déshonneur. 

Il est d'autres noms qui amènent la satisfaction du Miséricordieux, 
l'entrée au Paradis, et l'honneur d'être désigné par eux parmi les hommes. 
Si le châtiment du péché ne consistait qu'en le fait de mériter ces noms et ce 
qu'ils impliquent, on trouverait en la raison ce qui l' interdirait ; et s'il n'y 
avait pour seule récompense à l'obéissance que le fait d'obtenir ces noms et 
ce qu'ils impliquent, on trouverait en la raison ce qui l'ordonnerait. Mais nul 
ne peut retenir ce qu'Il donne, et nul ne peut donner ce qu'Il retient ; nul ne 
peut rapprocher celui qu'Il éloigne, et nul ne peut éloigner celui qu'Il 
rapproche : 

« Celui qu'Allah avilit, nul ne peut l'honorer. Allah fait ce qu'Il veut. »3 

1 As-Shar!1, v.4. 
2 Al-Hujurât, v.11. 
3 Al-Hajj, v.18 



Péchés et guérison 
42 - Les péchés provoquent un manque de raison 

42 - Les péchés portent atteinte à l'esprit dans le manque de raison, on 
ne peut trouver deux personnes douées de raison, l'une obéissante à Allah 
et l'autre désobéissante, sans que la raison de celle qui obéit à Allah soit plus 
développée et complète, sa réflexion plus juste, et son avis plus exact ; ainsi, 
la justesse l'accompagne. C'est pour cette raison que le Coran s'adresse aux 
doués de raison et d'intelligence, comme la Parole d'Allah (�) : 

. ....  

•

,1 ,, ,> .,,., 

� � \  J · ü:;  0 - �( 
> • ,,..J - ,,�'J 

« Craignez-Moi donc, ô vous qui êtes doués d'intelligence ! »1 

- ,,. ·> �> ,;.,,,,, .... ·°(t-' J 1..:- ,,1 • ,} ,-:: ,1, 
...-; , _:.._ \ �: __n l \ ' 1.J:., �\ \  • • \,i .._;..)� .;, . ,,...J - � 

« Craignez Allah, ô vous qui raisonnez, afin que vous réussissiez »2 

.,: • ., .  > J.. _,,: 
>

-: -:,,, //  
��1 1_,ljl l'L,-.f::::>-½ �..J 

« Mais seuls les doués d'intelligence s'en rappellent »3 

Et les versets semblables sont très nombreux. 

Comment pourrait être doué d'une raison développée celui qui désobéit 
à Celui dont il est sous la domination et dans Sa demeure, et qui sait qu'il le 
voit et sait ce qu'il fait ? Il lui désobéit sous Son regard, sans se dissimuler, et 
il utilise Ses bienfaits pour commettre ce qui suscite Son courroux, appelant 
sur lui à chaque instant Sa colère, Sa malédiction, son éloignement et son 
détournement vis-à-vis de Lui, son bannissement, Son délaissement, Son 
abandon à son ennemi, sa chute à Ses yeux, sa privation de l'essence de Sa 
satisfaction et de Son amour, de la réjouissance de sa proximité vis-à-vis de 
Lui, de la contemplation de Son Visage parmi le groupe de Ses alliés, et 
nombre de bienfaits encore accordés aux obéissants, et nombre de 
châtiments encore accordés aux pécheurs. 

Quelle raison peut avoir celui qui préfère la délectation d'un instant, d'un 
jour ou d'une vie, pour ensuite disparaître comme si elle n'avait été qu'un 
songe, aux délices éternels et à la réussite immense ? Plus encore, il préfère 
cela au bonheur de ce bas-monde et de l'au-delà. Sans la raison qui n'est 
qu'un argument contre lui, il serait au rang des fous ; et la situation de ces 
derniers peut être meilleure, et de conclusion plus sûre encore que la sienne. 
Ceci de ce point de vue. 

1 Al-Baqarah, v.197. 
2 Al-Mâ'idah, v.100. 
3 Al-Baqarah, v.269. 

JJ5 



Péchés et guérison 

Quant aux effets des péchés dans le manque de raison existentielle, sans 
le manque commun aux deux, celui qui obéit à Allah verrait le manque de 
raison du pécheur, mais le fléau touche les deux, et la folie est de différents 
types. 

Comme cela est étonnant ! Si la raison était saine, elle saurait que le 
chemin pour parvenir à la délectation, au bonheur, à la joie et la bonne vie 
ne réside que dans la satisfaction de Celui dont tous les bienfaits résident 
dans Sa satisfaction, et dont toute souffrance et châtiment résident dans Sa 
colère et Son courroux. En Sa satisfaction réside la réjouissance, le bonheur, 
la vie du cœur, la délectation des âmes, la bonne vie, les délices de l' existence, 
et les plus grands bienfaits qui, si on en comparait le poids d'une fourmi aux 
délices de ce bas-monde, il n'y aurait pas même équivalence. Plus encore, si 
le cœur en obtient la plus petite part, il ne se satisfait pas de ce bas-monde et 
de ce qu'il contient en échange. Malgré tout, il se délecte de sa part de ce bas­
monde plus que ne le font ceux qui vivent dans le luxe. Sa délectation de sa 
part minime de ce bas-monde n'est pas troublée par ce qui se mêle à la 
délectation de ceux qui vivent dans l'opulence comme souci, angoisse, 
tristesse et opposition. Au contraire, il est parvenu aux deux délectations, et 
il attend deux autres délectations plus grandes encore. Quant à ce qui le 
frappe pendant cette attente comme souffrances, il en est comme Allah (�) 
dit : 

�_;:_;_-q C: Jf &5;:J; �;Ji;� ,.s,_,.-jfy�� 5;.:it Îj� 0� 

« Si vous souffrez, eux aussi souffrent de la même manière, mais vous 
espérez d'Allah ce qu'ils n'espèrent pas. Allah sait tout et Il est Sage. »1 

Il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah ! Comme est grand le 
manque de raison de celui qui vend une perle pour une fiente, du musc pour 
du crottin, et la compagnie de ceux qu'Allah a comblés de Ses bienfaits parmi 
les prophètes, les véridiques, les martyrs et les pieux, pour celle de ceux qui 
ont encouru la colère et la malédiction d'Allah, et pour lesquels Il a préparé 
l'Enfer, et quelle mauvaise destination ! 

43 - Les péchés brisent la relation avec le Seigneur 

43 - Les péchés brisent la relation entre l'homme et son Seigneur, et si 
cette rupture survient, il est coupé des moyens de parvenir au bien, alors 
qu'il se retrouve lié aux moyens de parvenir au mal. Quelle réussite, quel 
bien-être, et quelle vie pour celui qui est coupé des moyens de parvenir au 
bien ? Est rompu le lien entre lui et son Maître, Allié dont il ne peut se passer, 

1 An-Nisâ', v.104. 



Péchés et guérison 

fût-ce le temps d'un clin d'œil, dont il a nécessairement besoin, et auquel il 
ne peut trouver aucun substitut. À l'inverse, il se retrouve lié aux moyens de 
parvenir au mal et à son plus grand ennemi qui le prend pour allié, alors que 
son Allié se détache de lui. Personne ne sait ce que cette rupture et ce lien 
comportent comme formes de souffrance et de châtiment. 

Un pieux prédécesseur a dit : J'ai observé que l'homme était jeté entre 
Allah (M) et Satan. Si Allah se détourne de lui, Satan le prend pour allié, et si 
Allah le prend pour allié, Satan n'a aucun pouvoir sur lui, ainsi Allah (M) 
dit : 

>/ .> -:: ......... ,;: .!i .,,,, ,: ,. .,,,,. ,,, .,,,,.,,,,,, .., .,,,. ,,,,, / t? 
• 

_::: • -.> / / / .,,,,,,..�t · >.> ,. ,..\ --�:! .,,, �, ,,,.,. "\ / 
,�_,�1 Z�_) .;1 .r � �\ �  c)b �� �t�� ÎH�b� �\;1; ::,�_J 

0 1� ���������.) L}J� � �q) r½�� 
« Et lorsque Nous dîmes aux anges : « Prosternez-vous devant Adam. » 

Ils se prosternèrent, sauf Iblîs qui faisait partie des djinns et se révolta 
contre l'ordre de son Seigneur. Le prendrez-vous, ainsi que sa descendance, 
pour alliés en dehors de Moi alors qu'ils vous sont ennemis ? Quel bien 
mauvais échange pour les injustes ! »1 

Allah (M) dit à Ses serviteurs : J'ai honoré votre père, J'ai élevé son rang, 
Je l'ai favorisé par rapport à d'autre, et J'ai ordonné à tous Mes anges de se 
prosterner devant lui, par révérence et honneur pour lui. Ils M'ont obéi, mais 
Mon ennemi et le sien a refusé et a désobéi à Mon ordre, sortant ainsi de Mon 
obéissance. Alors comment pouvez-vous après cela le prendre, lui et sa 
descendance, comme alliés en dehors de Moi, et lui obéir tout en Me 
désobéissant, en le prenant pour allié en opposition à ce qui suscite Ma 
Satisfaction, alors qu'il est le plus grand de vos ennemis ? Vous avez pris 
comme allié Mon ennemi, alors que Je vous ai ordonné d'en faire votre 
ennemi. 

Celui qui prend pour allié les ennemis du Souverain est, auprès de Lui, 
semblable aux ennemis, car l'amour et l'obéissance ne se réalisent totalement 
que par l'inimitié vouée aux ennemis de Celui auquel on obéit, et l'alliance 
offerte à Ses alliés. Quant au fait de prendre pour alliés les ennemis du 
Souverain, pour ensuite prétendre que tu Le prends pour allié, cela n'est pas 
possible. Ceci, si l'ennemi du Souverain n'est pas votre ennemi, alors que 
dire s'il s'agit de votre véritable ennemi, et que l' inimitié qui existe entre 
vous est plus grande que celle entre le mouton et le loup ? Comment 
l'homme sensé peut-il prendre pour alliés son ennemi et l'ennemi de Celui 
qui est son seul Maître ? Allah (M) a mentionné l'abomination de cette 

1 Al-Kahf, v.50. 

H7 



Péchés et guérison 

alliance en disant : « alors qu'ils vous sont ennemis » de la même manière 
qu'il en a mentionné l'abomination en disant : « il se révolta contre l'ordre 
de son Seigneur » Ce qui montre que son inimitié envers son Seigneur et 
envers nous appellent à le prendre pour ennemi, alors comment le prendre 
pour allié après cela ? Quel est cet échange ? Et quel mauvais échange pour 
les injustes ! 

Ces propos semblent également comporter une forme de blâme subtil et 
étonnant qui est : J'ai pris Iblîs pour ennemi car il ne s'est pas prosterné avec 
les anges devant votre père Âdam, Je l'ai donc pris comme ennemi pour 
vous, et le résultat de cette inimitié est que vous avez conclu avec lui une 
conciliation ! 

44 - Les péchés anéantissent la bénédiction dans la religion et 
ce bas monde 

44 - Les péchés anéantissent la bénédiction de l'existence, des 
richesses, de la science, de l'œuvre et de l'obéissance . En somme, ils 
anéantissent la religion et ce bas-monde, ainsi on ne trouve pas moins de 
bénédiction dans l'existence, la religion et la vie d'ici-bas que pour celui qui 
désobéit à Allah, et la bénédiction n'a été anéantie sur terre qu'en raison des 
péchés des hommes. Allah (�) dit : 

t.;--✓ T-�•·::"J,1; .,, . -�/ // .,,,..,,.,,,,,, .. .,,,...;,1,,, • > ,,,,, .,,. _,,,, .... -:.'t-"" ,,,,, . � -;:t --t,..... �_j l L, � • 1 � � � rf-k l:-!..t.l l_,i.:i !J I_,;... I � Zs� \ j.A I .:., 1 _;, .J 

« Si les habitants des cités avaient cru et avaient été pieux, Nous leur 
aurions certainement accordé des bénédictions du ciel et de la terre »1 

� �/ ;,10r�//' �,, > "•" \, �- Ô'' î; • > ,,,,., _
,, -:::t,, � · ·:· ·, ,, li� :� �.J �_.r \ '3"' �1) � 

« S'ils avaient suivi le droit chemin, Nous les aurions abreuvés d'une eau 
abondante, afin de les éprouver. »2 

Et le Messager d'Allah (:1) a dit : « L'homme est privé de richesses en raison 
d'un péché qu'il commet. »3 

Il est également dit dans le hadith : « L'esprit sain a insufflé en mon cœur : 
personne ne meurt avant d'avoir totalement obtenu les richesses qu'on lui a 
attribuées, alors craignez Allah et demandez de la meilleure façon, car on ne peut 
obtenir ce qui est auprès d'Allah qu'en Lui obéissant, et c'est Allah qui a établi joie 
et bonheur dans la satisfaction et la certitude, et souci et tristesse dans le doute et la 
colère. »4 

l A/-Acrâf, v.96. 
2 A/-Jinn, v.16-17. 
3 Q_acif Al-Jâmic (3006), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
4 �a!J.Îh. At-Targhîb (1702). 



Péchés et guérison 

Nous avons déjà cité le récit mentionné par l'imam Ahmad dans Az­
Zuhd : « Je suis Allah, il n'y a de divinité digne d'adoration que Moi. Si Je 
suis satisfait, Je bénis, et Ma bénédiction n'a pas limite. Si je me courrouce, Je 
maudis, et Ma malédiction parvient jusqu'au septième enfant. »1 Ainsi, 
l'étendue des richesses et des œuvres ne dépend pas de leur nombre, pas 
même que la longueur de l'existence ne dépend du nombre des mois et 
années, mais l'étendue des richesses dépend de la bénédiction en cela. 

Il a précédé que l'existence de l'homme est en fait la durée de sa vie, et il 
n'y a pas de vie pour celui qui se détourne d'Allah et se préoccupe d'autre 
que Lui, et plus encore la vie des bêtes est meilleure que celle de l'individu 
qui agit ainsi ; car la vie de l'homme n'est que la vie de son cœur et de son 
âme, et il n'y a de vie pour son âme que dans la connaissance de son 
Créateur, l'amour et l'adoration qui Lui sont vouées à Lui seul, le retour vers 
Lui, la sérénité dans Sa mention, la recherche de Sa proximité. Celui qui 
manque cette vie manque tout bien, quels que soient les substituts qu'on lui 
accorde en ce bas-monde. Plus encore, ce bas-monde, dans son ensemble, ne 
peut être un substitut à cette vie, car l'homme peut trouver un substitut à 
toute chose qu'il perd, alors que rien ne remplace Allah, s'il Le perd. 

Comment substituer Celui qui est le Riche par essence par celui qui est 
pauvre par essence, Celui qui est le Capable par essence par celui qui est 
incapable par essence, Celui qui est le Vivant qui ne meurt pas par celui qui 
est mort, le Créateur par la créature, Celui dont la richesse, la vie, la 
perfection, l'existence et la miséricorde comptent parmi les implications de 
Son essence par celui qui n'a aucune existence et ne possède rien par 
essence? 

La désobéissance à Allah est une cause d'anéantissement de la 
bénédiction des richesses et de l'existence car Satan en est le régisseur, de 
même que de leurs adeptes. Son pouvoir sur eux, et sa direction de tous les 
adeptes [des péchés] ainsi que de toute chose liée à Satan voit sa bénédiction 
anéantie. C'est pour cela qu'a été légiférée la mention du Nom d'Allah (�) 
au moment de manger, boire, s'habiller, enfourcher une bête, ou d'avoir un 
rapport charnel. Ceci en raison de ce que comporte le Nom d'Allah comme 
bénédiction, et la mention de Son Nom éloigne Satan et fait survenir la 
bénédiction. Rien ne peut s'y opposer, et toute chose qui n'est pas faite pour 
Allah est dénuée de bénédiction, car le Seigneur est seul à bénir, toute 
bénédiction émane de Lui, tout ce qui est lié à Lui est béni, Sa Maison sacrée 

1 C'est un récit des Gens du Livre et non un hadith. 



Péchés et guérison 
est bénie, Son carquois1 sur terre qu'est le Shâm est une terre bénie, Il l' a décrit 
par la bénédiction en sept endroits de Son Livre, Il est donc le Seul à bénir, 
et n'est béni que ce qui est lié à Lui, c'est-à-dire à Sa seigneurie et à Sa 
création. Tout ce qu'il a éloigné de Lui comme individus, propos et œuvres 
ne comportent aucune bénédiction et aucun bien, et tout ce qui en est proche 
comporte la bénédiction, en fonction de la proximité vis-à-vis de Lui. 

L'opposé de la bénédiction est la malédiction, ainsi ce qu'Allah a maudit 
comme terre, individu ou œuvre est ce qui est le plus éloigné du bien et de 
la bénédiction, et tout ce qui y est lié ne comporte aucune bénédiction. Allah 
a maudit Son ennemi Iblîs et en a fait la créature la plus éloignée de Lui, ainsi 
tout ce qui vient de sa direction comporte une part de malédiction, fonction 
du lien et de la proximité vis-à-vis de lui. 

C'est la raison pour laquelle les péchés ont les plus grandes conséquences 
dans l'anéantissement de la bénédiction de l'existence, des richesses, de la 
science et des œuvres. Tout temps pendant lequel on désobéit à Allah, tous 
biens par lesquels on désobéit à Allah, ou tout corps, prestige, science ou acte 
est au désavantage de celui qui commet ce péché et non à son avantage ; ainsi 
il n'a pour lui, de son existence, ses biens, sa force, son prestige, sa science, 
et ses œuvres que ce par quoi il obéit à Allah. 

Ainsi, parmi les gens, certains vivent une centaine d'années, alors que 
leur existence [réelle] ne dépasse pas dix ans. De même, d'autres possèdent 
des fortunes immenses d'or et d'argent, alors qu'en vérité la valeur de leurs 
biens ne dépasse pas mille dinars ; de même pour leur rang et leur science. 
On rapporte que le Prophète (:i) a dit : « Ce bas-monde est maudit, et ce qu'il 
contient est maudit, sauf la mention d'Allah et ce qu 'Il aime, le savant et celui qui 
apprend. »2 

Et dans un autre hadith : « Ce bas-monde est maudit, et ce qu'il contient est 
maudit, sauf ce qui est voué à Allah. »3 Voilà ce qui comporte exclusivement la 
bénédiction. Qu'Allah nous vienne en aide, et c'est en Lui que nous plaçons 
notre confiance. 

1 Ce qui est rapporté à ce sujet n'a aucun fondement comme l'a exposé Al-Albânî dans Ad­
Q_acîfah (15). 
2 �a!lÎ!l Al-Jâmic (3414). 
3 Q.a'îf Al-Jâmi' (3019), la chaîne de transmission du hadith est faible. 

J26 



Péchés et guérison 

45 - Les péchés sont cause d'avilissement, d'humiliation 
et de servilité 

45 - Les péchés font tomber le pécheur parmi ceux qui sont aux plus 
bas degrés, après qu'il ait été préparé pour être aux plus hauts degrés, car 
Allah a divisé Ses créatures en deux: ceux qui sont aux plus hauts degrés, et 
ceux qui sont aux plus bas degrés. Il a fait de ceux qui Lui obéissent ceux qui 
sont aux plus hauts degrés en ce bas-monde et dans l'au-delà ; et de ceux qui 
Lui désobéissent ceux qui sont aux plus bas degrés en ce bas-monde et dans 
l'au-delà. De même qu'Il a fait de ceux qui Lui obéissent, Ses créatures les 
plus nobles, et de ceux qui Lui désobéissent Ses créatures les plus viles ; et 
qu'Il a accordé la puissance aux uns, et l'humiliation et la servilité aux autres. 
cAbd Allah Ibn cAmr (•) rapporte que le Prophète (:i) a dit : «  J'ai été envoyé 
par l'épée à l'approche de l'Heure pour que l'on n'adore qu 'Allah sans Lui donner 
d'associé. On a mis ma subsistance sous l'ombre de ma lance, et l'avilissement et la 
bassesse sur quiconque s'oppose à mon ordre. »1 

Ainsi, chaque fois que le serviteur commet un péché, il descend à un 
degré plus bas, et il ne cesse de descendre jusqu'à compter parmi les 
membres des plus bas degrés ; et chaque fois qu'il obéit à Allah, il s'élève 
d'un degré, et il ne cesse de s'élever jusqu'à compter parmi les membres des 
plus hauts degrés. Au cours de son existence, l'homme peut rassembler 
l'élévation d'un côté et la descente de l'autre, et il comptera parmi les 
membres du côté pour lequel il aura plus œuvré. Ainsi, celui qui s'élève de 
cent degrés puis descend d'un degré n'est pas comme celui dont la situation 
est inverse. 

On présente ici aux gens une grande erreur qui consiste à dire que 
l'homme peut chuter d'une distance plus grande que celle séparant l'Orient 
de l'Occident, et le ciel et la terre, et que son élévation de mille degrés 
n'équivaudrait pas à cette seule chute, comme il est rapporté du Prophète 
(:i) : « L'homme peut prononcer une parole à laquelle il ne prête aucune attention et 
être jeté pour cela en Enfer d'une distance plus grande que celle séparant l'Orient de 
l'Occident. »

2 Alors quelle élévation pourrait égaler cette descente? 

La descente est une chose en laquelle l'homme doit nécessairement 
tomber, mais il en est dont la descente est due à une insouciance, et lorsqu'ils 
s'en réveillent, ils reviennent au degré qui était le leur, ou à un degré plus 
élevé encore, en fonction de leur éveil. 

1 �a!:lÎb: Al-Jâmic (2831). 
2 Al-Bukhârî (6112), et Muslim (2988). 

JZJ 



Péchés et guérison 
Pour d'autres, la descente est due au fait de pratiquer une chose permise 

en laquelle ils ne cherchent pas à obéir à Allah, et lorsqu'ils reviennent à 
l'obéissance, ils reviennent au degré qui était le leur, tout comme ils peuvent 
ne pas y parvenir, ou encore s'élever plus haut, car ils peuvent revenir avec 
plus d'intérêt qu'ils n'en avaient, ou moins, ou d'une manière égale. 

Pour d'autres encore, la descente est due à un péché, mineur ou majeur, 
et revenir au même degré demande un repentir et une pénitence sincères. 
On a divergé quant à savoir si, après son repentir, l'homme revenait au degré 
auquel il était, en se basant sur le fait que le repentir efface les conséquences 
du péché, et qu'il en est comme s'il n'avait jamais été ; ou si l'homme ne 
revenait pas au même degré, en se basant sur le fait que le repentir porte sur 
l'annulation du châtiment, quant au degré perdu, il n'y revient pas. 

Certains ont dit que cela était établi par le fait qu'au moment où il a 
désobéi à Allah, le serviteur s' est détourné d'un autre acte pouvant l'élever, 
et d'une élévation par l'ensemble de ses actes passés, à la manière des gains 
qu'engrange un homme chaque jour de par l'ensemble des biens qu'il 
possède, et plus les biens augmentent, plus le profit augmente. Ainsi, au 
moment de la désobéissance, le serviteur a manqué une élévation et un gain 
de par l'ensemble de ses œuvres, et si les œuvres reprennent, l'élévation 
reprend après une descente, alors qu'avant ceci il s'élevait toujours plus 
haut, et il existe entre les deux situations un fossé immense. 

D'autres ont dit que cela était similaire à deux hommes semblables 
grimpant chacun sur une échelle sans fin. L'un d'eux descend plus bas, ne 
serait-ce que d'un degré, puis reprend l'élévation. De cette manière, celui qui 
n'est pas descendu le devancera nécessairement. 

Shaykh Al-Islâm Ibn Taymiyyah (�) s'est prononcé de manière juste 
entre les deux groupes en disant : « Ce qui est correct est que certains de ceux 
qui se repentent reviennent à un degré plus élevé, d'autres à un degré 
semblable, et d'autres à un degré plus bas. » 

Ceci en fonction de la force et de la perfection du repentir, et des 
conséquences du péché sur le serviteur, en termes d'humilité, de soumission, 
de pénitence, de peur d'Allah, de pleurs par crainte d'Allah. Ces choses 
peuvent se renforcer au point d'amener celui qui se repent à un degré plus 
élevé que celui qui était le sien, et au fait d'être, après son repentir, meilleur 
qu'avant cette faute. S'il en est ainsi, cette faute aura été une miséricorde 
pour qui l'a commise, car elle lui aura ôté le mal de la suffisance et l'aura 
débarrassé de sa confiance démesurée en lui et ses œuvres ; de même qu'elle 
aura posé la joue de son imploration, son humilité et de son dénuement sur 
le seuil de la porte de son Seigneur et Maître, en lui faisant connaître sa 

JZZ 



Péchés et guérison 

valeur, en lui faisant voir sa paùvreté et son besoin de la protection de son 
Seigneur et Maître, de même que l'indulgence et le pardon qu'Il lui accorde. 
Elle aura également extrait de son cœur l'impétuosité de l'obéissance, de 
même qu'elle l'empêchera de s'en infatuer et s'en enorgueillir, ou de 
considérer qu'il est meilleur qu'autrui. Elle l'aura placé devant son Seigneur 
à la place de ceux qui commettent des fautes et des péchés, tête baissée 
devant son Seigneur, gêné devant Lui, craintif et apeuré, méprisant ses actes 
d'obéissance, trouvant immense son péché, reconnaissant son manquement 
et sa bassesse, son Seigneur détenant seul la perfection, la louange et la 
réalisation [ de Sa promesse] .  Comme il a été dit : 

Allah est le Seul à respecter Sa parole et mériter les louanges 
Et les blâmes ne peuvent être adressés qu'à l'être humain 

Ainsi il considère pour tout bienfait qui lui provient d'Allah, qu'il est trop 
important pour lui, ne le mérite pas et n'en est pas digne. Et pour tout fléau 
ou malheur qui le frappe, il considère qu'il le mérite, voire plus que cela, et 
que son Maître a été bon envers lui en ne le châtiant pas à mesure de son 
méfait, ni même de la moitié ou de la plus infime partie de celui-ci. Car ce 
qu'il mérite comme châtiment ne peut être supporté, pas même par les 
montagnes fermement ancrées, alors que dire de cet homme faible et 
incapable. Le fait de commettre un péché, aussi minime soit-il, face à 
l' immense, le Grand, le Majestueux devant Lequel rien n'est plus immense, 
plus grand, plus majestueux et plus beau ; Celui qui accorde toutes formes 
de bienfaits, minimes et grands ; [commettre ce péché] compte parmi les plus 
ignobles, les laides et hideuses choses qui soient. Ne serait-ce qu'agir de la 
sorte devant les puissants et dignitaires de ce monde est réprouvé par tout 
un chacun, croyant et mécréant. 

Les hommes les plus vils et les moins honorables sont ceux devant 
lesquels on commet des actes vils, alors que dire devant le Maître et le Dieu 
des cieux et de la terre ? Si Sa miséricorde n'avait pas dominé Sa colère, et 
Son pardon devancé Son châtiment, la terre se serait retournée sur celui qui 
agit devant Lui d'une manière qui ne Lui convient pas. Sans Sa clémence et 
Son pardon, les cieux et la terre auraient été secoués par les péchés des 
hommes. Allah (�) dit : 

.,..
>

.,.. -:::- ,,.. .,,, L/' .,.,,, t;.. .,,,, r ;.._: ., , .,,.,,,.�,.... ,,,...i • _,,,,,,,. ,,,,.  ,,,,,,, CE..,,. >,,.. t .,,..,  ,.: .,,.,,.. ,,,.. ,,,, ,,, > •> 
.,.. ,, ,,,. 

�� � 0b .�1 "!�.; :;!-1 �  � 0lll0 �..J :JJ_; (.)\ v4�'J\_J .;.,Pl �;..'.u\ 0� 
« Allah retient les cieux et la terre pour qu'ils ne s'affaissent pas. Et s 'ils 

s 'affaissaient, nul autre après Lui ne pourra les retenir. Il est certes Clément 
et Pardonneur »1 

1 Fâfir, v.41. 

JZJ 



Péchés et guérison 

Médite sur la conclusion de ce verset, par deux de Ses Noms que sont le 
Clément (Al-Halîm) et le Pardonneur (Al-Ghafûr). Comment, tu constates en 
cela que sans sa clémence vis-à-vis des criminels, et Son pardon envers les 
pécheurs, les cieux et la terre ne se maintiendraient pas. Allah (�) a 
mentionné une mécréance de Ses serviteurs, et dit: 

0 � ...... J
>1

,.
.

i :'
> 

� ,..  
>

� ... � _,,
,..

,..
>

• ✓s:: , ,.. ,.. ,..,  ' >
,.. ,,, \..u �\ � _, � � 1 �.J ½ 0 • · '_ ü _:P 1 -> � 

« Peu s'en faut qu'à ces mots les cieux ne se déchirent, que la terre ne se 
fende et que les montagnes ne s'écroulent »1 

Allah (�) a expulsé les deux parents (Âdam et Hawâ) du Paradis en 
raison d'un seul péché commis, pour s'être opposés à Son interdiction. Il a 
maudit Iblîs et l'a expulsé du Royaume des cieux et de la terre pour un seul 
péché commis, pour s'être opposé à Son ordre. Et nous, les idiots, nous 
sommes comme il a été dit 

Nous faisons suivre les péchés par d 'autres, et nous espérons 
Atteindre les jardins des délices éternels 

Alors que nous savons que les deux parents ont été expulsés 
De leur plus haut degré pour un seul péché 

En somme, après le repentir, l'homme peut être meilleur qu'il ne l'était 
avant la faute, et occuper un degré plus élevé. Cette faute peut également 
affaiblir son attention, faire faillir sa détermination, et rendre son cœur 
malade, si bien que le remède du repentir ne peut le faire revenir à la santé 
qui était la sienne, si bien qu'il ne revient pas au rang qu'il occupait. De 
même, la maladie peut disparaître et la santé revenir telle qu'elle était, si bien 
qu'il revient aux œuvres et au degré qui étaient les siens. 

Tout ceci si sa descente est due à un péché, mais si elle est due à ce qui 
touche au fondement de sa foi comme les doutes, les soupçons et 
l'hypocrisie, c'est là une descente dont on ne peut espérer une élévation pour 
qui s'en voit atteint, que par le renouvellement total de son islam. 

46 - Les péchés amènent les créatures à attaquer le pécheur 

46 - Les péchés amènent les créatures à attaquer le pécheur, même celles 
qui ne l'attaquaient pas avant cela, ainsi les démons lui nuisent, le fourvoient, 
lui font des insufflations, l'effraient, l'attristent, lui font oublier ce dont la 
mention comporte son intérêt, et lui font se rappeler ce dont l'oubli comporte 
son intérêt. Les démons l'attaquent donc jusqu'à l'inciter à désobéir à Allah 
(�)- Les démons parmi les hommes l'attaquent également et lui nuisent 
autant qu'ils le peuvent, en sa présence et son absence, de même que 

1 Maryam, v.90. 

J24, 



Péchés et guérison 

transgressent envers lui son épouse, son servant, ses enfants, ses voisins, et 
même les animaux. 

Un pieux prédécesseur a dit : « Je désobéis à Allah et j'en vois les 
conséquences dans le comportement de mon épouse et ma monture. » 

De même, il est attaqué par les gouverneurs qui lui infligent des 
châtiments sur lesquels, s'ils sont équitables, ils appliquent les peines légales 
légiférées par Allah. Son âme l'attaque également en se montrant forte et 
difficile, ainsi s'il veut qu'elle accomplisse le bien, elle ne lui obéit pas et ne 
se soumet pas à lui, et elle le conduit à ce qui comporte sa perdition, qu'il le 
veuille ou non. En effet, l'obéissance est la citadelle du Seigneur (�), qui met 
en sécurité ceux qui y pénètrent. 

S'il quitte la citadelle, il est attaqué par des brigands et autres, et à mesure 
qu'il se risque dans les désobéissances à Allah, il sera attaqué par ces fléaux 
et individus, sans que rien ne le protège. La mention et l'obéissance à Allah, 
l'aumône, l'orientation de l'ignorant, le commandement du bien, et 
l'interdiction du mal sont des protections pour l'homme, à l'image de la force 
qui repousse et combat la maladie, si la force chute, la maladie prend le 
dessus, et c'est la perdition ; c'est pourquoi l'homme a besoin d'une chose 
qui le protège. 

Les choses qui amènent les mauvaises et les bonnes actions se 
combattent, et ce sont celles qui s'imposeront qui règneront, comme il a 
précédé. Plus le pan des bonnes actions se renforce, plus la protection est 
grande, ainsi qu'il a précédé, car Allah protège ceux qui ont la foi, et la foi se 
compose de paroles et d'actes, ainsi la protection est fonction de la force de 
la foi. Qu'Allah nous vienne en aide. 

47 - Les péchés trahissent le pécheur lorsqu'il est dans le besoin 

47 - Les péchés trahissent l'homme au moment où il est le plus dans le 
besoin, car chacun a besoin de connaître ce qui lui profite et ce qui lui nuit 
en ce bas-monde et dans l'au-delà, et l'homme le plus savant est celui qui 
connaît le plus cela en détail. Le plus fort et le plus avisé d'entre eux est celui 
qui domine son âme et sa volonté, l'utilise en ce qui lui profite et l'empêche 
de faire ce qui lui nuit. 

En cela, les connaissances, les préoccupations et les rangs des hommes 
diffèrent. Le plus savant d'entre eux est celui qui connaît les causes du 
bonheur et du malheur, et le mieux guidé d'entre eux est celui qui préfère 
ceci à cela, de même que le plus sot d'entre eux est celui qui agit de manière 
inverse. 

JZ'j 



Péchés et guérison 
Les péchés trahissent l'homme au moment où il a le plus besoin d'obtenir 

cette science, et de préférer ce qui est noble, élevé et éternel, à ce qui est vil, 
bas et éphémère. Les péchés lui cachent la perfection de cette science, et 
l'empêchent de préférer ce qui est meilleur et plus utile pour lui dans les 
deux demeures. 

S'il tombe en ce qui est réprouvable et a besoin de s'en défaire, son cœur, 
son âme et ses membres le trahissent, et il est semblable à un homme 
possédant une épée couverte de rouille et coincée dans son fourreau, si bien 
qu'il ne peut la dégainer. Un ennemi voulant le tuer se présente à lui, il porte 
la main à la poignée de son épée, essaie de la dégainer mais sans y parvenir, 
si bien que l'ennemi l'attaque et le vainc. 

De même, le cœur est rouillé par les péchés, si bien qu'il est couvert par 
la maladie, et lorsqu'il a besoin de combattre l'ennemi, il ne trouve rien. 
L'homme ne combat, n'attaque et n'avance que par son cœur, et les membres 
ne font que suivre le cœur. Si celui qui les dirige n'a pas de force pour 
combattre, alors que dire des membres ? 

Aussi, l'âme est infectée par les désirs et péchés, et elle faiblit - je veux 
parler de l' âme sereine - alors que l' âme incitatrice au mal se renforce, et plus 
l'une se renforce plus l'autre faiblit ; et c'est pourquoi c'est l'âme incitatrice 
au mal qui règnera. Plus encore, l'âme sereine peut mourir, d'une mort dont 
on espèrera plus aucune vie. Ainsi, l'homme sera mort dans le monde de la 
tombe, et il ne sera pas non plus vivant dans l'au-delà, d'une vie qui lui sera 
profitable, mais sa vie ne lui servira qu'à ressentir les souffrances. 

En somme, si l'homme tombe dans une difficulté, une affliction, ou une 
calamité, son cœur, sa langue et ses membres l'écartent de ce qui lui est le 
plus profitable. Son cœur n'est pas attiré vers la confiance en Allah (�), le 
repentir et le retour vers Lui, l'imploration, l'humiliation et la contrition 
devant Lui ; sa langue ne s'accorde pour Sa mention, et s'il Le mentionne par 
la langue, il ne réunit pas en cela entre son cœur et sa langue. Le cœur 
emprisonne la langue ne faisant le choix de ne pas invoquer, mais ni le cœur 
ni la langue ne s'abstienne de ce qui se dit [parmi les gens] . Pire encore, s'il 
mentionne ou invoque, c'est d'un cœur distrait, absent et inattentif, et s'il 
veut que ses membres l'aident à accomplir un acte d'obéissance, ils le 
rejettent et ne s'y soumettent pas. 

Tout ceci est la conséquence des péchés et désobéissances, comme celui 
qui possède une armée qui le protège des ennemis mais qui néglige et 
affaiblit son armée, rompt la communication avec elle, et ensuite veut d'elle, 
lorsque l'ennemi attaque, qu'elle mette tout en œuvre pour le défendre sans 
aucune force. 

JZ6 



Péchés et guérison 

Il est une chose plus effrayante, douloureuse et amère encore qui est que 
son cœur et sa langue le trahissent lors de l'agonie et du voyage vers Allah. 
Ainsi, il sera peut-être incapable de prononcer l'attestation de foi, comme ont 
pu le constater les gens pour nombre de mourants, au point qu'on dit à l'un 
d'eux : « Dis : il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah » Il répondit : 
« Ah !  Ah ! Je n'y arrive pas ! » 

On dit à un autre: «  Dis: il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah », 
il répondit : « Roi, tour, je t'ai battu » puis il mourut. 

On dit à un autre encore : « Dis : il n'y a de divinité digne d'adoration 
qu'Allah », il répondit: 

Si seulement je pouvais revoir celle qui, fatiguée de chercher, 
Demanda : Quel est le chemin pour se rendre aux bains publics de Minjâb ? 
Puis il décéda. 

On dit à un autre: «  Dis: il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah », 
et il ne cessa de divaguer et chanter jusqu'à mourir. 

On dit cela à un autre encore et il répondit: «  Ce que tu me dis ne me sera 
d'aucune utilité, et je ne laisserai aucun péché sans l'accomplir ! » puis il 
mourut sans avoir attesté. 

On dit cela à un autre et il répondit : « Cela ne me servira à rien, je n'ai 
pas connaissance d'avoir accompli une seule prière pour Allah. » et il mourut 
sans avoir attesté. 

On dit cela à un autre encore et il répondit: « Je renie ce que tu dis. » et il 
mourut sans avoir attesté. 

On dit cela à un autre et il répondit : « Chaque fois que je veux le dire, ma 
langue s'arrête. » 

Un homme qui assista à l'agonie d'un mendiant m'a rapporté que ce 
dernier s'est mis à dire : « Pour Allah ! Un sou pour Allah ! Un sou pour 
Allah ! » jusqu'à mourir. 

Un commerçant m'a informé d'un de ses proches, à l'agonie duquel il 
avait assisté. Les gens lui rappelaient : « il n'y a de divinité digne d'adoration 
qu'Allah » et lui disait: « C'est un lot à bon prix. C'est un bon achat .. . » 

jusqu'à décéder. 

Gloire à Allah ! Combien les gens ont-ils assisté à ces leçons ! Et ce qui 
leur échappe de la situation des mourants est bien plus grand encore. 

JZ7 



Péchés et guérison 

Si, lorsque l'homme dispose de toute sa raison et de sa perception, Satan 
peut prendre le dessus sur lui et l'utiliser en ce qu'il veut de désobéissance à 
Allah, en écartant son cœur de la mention d'Allah, en empêchant sa langue 
de Le mentionner, et ses membres de Lui obéir, alors que dire lorsque sa 
force chute, et que son cœur et son âme sont occupés à ce qu'il éprouve 
comme souffrances liées au retrait de l'âme. À cet instant où Satan concentre 
toutes ses forces et son attention sur lui, et qu'il mobilise tout ce qu'il peut 
afin de saisir cette occasion, car telle est la dernière des œuvres, c'est donc le 
moment où Satan concentre le plus de force sur lui, et la situation en laquelle 
l'homme est le plus faible, alors qui peut être préservé en ce moment ? Mais 

�1411 j .//., 1��' _j� Q::J1 �_,;LI� �0.11 J�\ �1: 6J1411 0 
� >1--:::-: ,,.. 

> .. . , �-::�,.. 'g .. � \..e .ol.ll �J 

« Allah affermit les croyants par une parole ferme, en ce bas-monde et 
dans l'au-delà, tandis qu'Il égare les injustes. Et Allah fait ce qu'Il veut »1 

Comment pourrait-on accorder une bonne fin à celui dont Allah écarte le 
cœur de Sa mention et qui suit ses passions et transgresse les limites. Cela est 
loin de celui dont le cœur est éloigné d'Allah, distrait, adore ses passions, 
prisonnier de ses désirs, dont la langue est sèche de la mention d'Allah, dont 
les membres ne Lui vouent aucune obéissance, s'affairant plutôt à Lui 
désobéir. On est très loin d'accorder une bonne fin à celui qui agit de la sorte. 
Ceci, alors que la crainte d'une mauvaise fin a brisé le dos des pieux ; comme 
si les malfaisants et injustes avaient signé un pacte de sûreté ! 

0 � ,.. ,.. ,.. >
>

, •> ·--- e ,..  >�:; ✓- -�• � " ,.. ,..  

•

• •  ,.. 
- j,.. - ,.. ,.., j ,..  � -"<'• , r-;..> l!.11��1 � "' u� U.:,,,-.i .JH·'-V 1 -!.-'! Jl 4 � �1 .JNf1 

« Ou bien avez-vous obtenu de Nous des serments valables jusqu'au Jour 
de la Résurrection, Nous engageant à vous accorder ce que vous avez décidé ? 
Demande-leur qui d'entre eux en est garant ? »2 

Ainsi, on a dit : 
Ô toi qui te penses en sûreté, alors que tu commets l'infamie 

Possèdes-tu un pacte de sécurité ? 
Tu rassembles la sécurité et le suivi des passions 

Alors qu'une de ces deux choses amène l'homme à la perdition 
Les bienfaisants empruntent le chemin des peurs 
Mais c'est là un chemin que tu n'empruntes pas 

Par sottise, tu as été négligent au moment des semences 
Alors comment, lorsque les gens récoltent, en obtiendrais-tu quelque chose ? 

1 Ibrâhîm, v.27. 
2 Al-Qalam, v.39-40. 



Péchés et guérison 
Et le plus étonnant chez toi est que tu délaisses 

La Demeure de l'au-delà pour une vie que bientôt tu abandonneras 
Par Allah, comptes-tu parmi les sots 

Ou ceux qui, dans la vente sont victimes d'une tromperie que bientôt tu saisiras 

48 - Les péchés aveuglent le cœur et affaiblissent sa clairvoyance 

48 - Les péchés aveuglent le cœur, et même s'ils ne l'aveuglent pas, ils 
affaiblissent nécessairement sa clairvoyance. Il a précédé qu'ils 
affaiblissaient inévitablement le cœur, et si le cœur est aveuglé et qu'il faiblit, 
il ne peut connaître la guidée et il est trop faible pour l'appliquer à lui-même 
et à autrui, et ce en fonction de la faiblesse de sa clairvoyance et de sa force. 

Ceci car la perfection humaine gravite autour de deux choses : la 
distinction entre la vérité et le faux, et la préférence donnée au premier. Les 
degrés divers des gens auprès d'Allah (�), en ce bas-monde et dans l'au­
delà, sont fonction de leurs rangs en ces deux choses dont Allah (�) a fait 
l'éloge chez Ses prophètes dans Sa Parole 

0 _;;,;.N� �;:;r '"1_;'1 .;.�; �0 �5-�� �t 
« Et rappelle-toi Ibrâhîm, Isb_âq et Yacqûb, Nos serviteurs puissants et 

clairvoyants. »1 

« Puissants » (Al-Aydî) désignent ceux qui sont forts dans la réalisation 
de la vérité, et « clairvoyants » désignent ceux qui sont clairvoyants en leur 
religion. Ainsi, Il les a décrits par la perfection en leur perception de la vérité 
et sa réalisation. Les gens se divisent sur ce point en quatre catégories : 

Ces derniers représentent la catégorie la plus noble auprès d'Allah. 
La deuxième est celle de ceux qui sont à l'opposé, ceux qui ne sont dotés 

d'aucune clairvoyance dans la religion, et d'aucune force dans la réalisation 
de la vérité. Ce sont les plus nombreux des hommes, ceux qui ne s'intéressent 
qu'aux défauts d'autrui, à l'agitation, aux maladies du cœur, qui oppressent 
les gens, font monter les prix, et dont la compagnie n'amène qu' opprobre et 
scandale. 

La troisième est celle de ceux qui sont dotés de clairvoyance et de 
connaissance de la vérité, mais qui sont faibles et n'ont pas la force de la 
réaliser et d'y appeler. Telle est la condition du croyant faible, et le croyant 
fort est meilleur et plus aimé d'Allah (�)2. 

1 �âd, v.45-46. 
2 Muslim (2664). 

JZ$' 



Péchés et guérison 

La quatrième est celle de ceux qui sont dotés de force, d'intérêt et de 
détermination, mais ont une faible clairvoyance en la religion, pratiquement 
incapables de distinguer les alliés du Miséricordieux et les alliés de Satan, 
pensant que toute noirceur est une datte, et toute blancheur un morceau 
gras ; ils prennent la boursouflure pour un morceau gras, et le remède utile 
pour un poison. 

Aucun d'eux ne convient à l'imamat dans la religion, à l'exception des 
premiers. Allah (�) dit: 

h, / 

0 0P;��I;� � 6 G;\0_)�4 � (t�;; 
« Nous avons élu parmi eux des guides spirituels qui dirigeaient par 

Notre ordre aussi longtemps qu'ils enduraient et croyaient fermement en Nos 
versets »1 

Allah (�) a donc informé que c'est par la patience et la certitude qu'ils 
sont parvenus au rang de guides spirituels. Allah (�) a fait exception d'eux 
parmi les perdants, et Il a juré par le temps - pendant lequel perdants et 
gagnants œuvrent - que tous ceux en dehors d'eux comptent parmi les 
perdants. Allah (�) dit : 

;i.l� �1�� �� i_;.;G;� s':.1,:.1Î �-' I,:.;i: ;,�î �l 0 r J} ��1 �t 0 ,r.:.:H; 
« Par le Temps ! L'homme court à sa perte, sauf ceux qui croient et 

accomplissent de bonnes œuvres, se recommandent la vérité et se 
recommandent la patience. »2 

Ainsi, il ne leur est pas suffisant de connaître la vérité et de patienter sur 
celle-ci, mais ils doivent se la recommander, guider vers celle-ci et y inciter. 

Si, ceux en dehors d'eux sont perdants, il est connu que les péchés et 
désobéissances aveuglent la clairvoyance du cœur qui ne saisit plus la vérité 
comme il se doit ; sa force et sa détermination faiblissent, et ainsi il ne 
patiente plus sur celle-ci. Plus encore, les péchés peuvent se succéder sur le 
cœur jusqu'à ce que sa perception s'inverse de la même manière que son 
cheminement, ainsi il perçoit le faux comme étant la vérité, et la vérité 
comme étant le faux, le bien comme étant le mal et le mal comme étant le 
bien. Ainsi, il chute dans son cheminement et revient de son voyage vers 
Allah et l'au-delà pour l'immobilisme des âmes mensongères qui se suffisent 
de la vie d'ici-bas et se détournent d'Allah et de Ses signes, sans se préparer 
pour Sa rencontre. Si les péchés n'entrainaient pour châtiment que celui-ci, 

1 As-Sajdah, v.24. 
2 A/-cA�r, v.1-3. 

J)6 



Péchés et guérison 
cela suffirait pour les délaisser et s'en éloigner. Qu'Allah nous vienne en 
aide. 

De la même manière que l'obéissance à Allah illumine, éclaire, polit, 
renforce et affermit le cœur, au point qu'il devienne comme le miroir poli 
dans sa brillance et sa limpidité, et se remplisse de lumière. Lorsque Satan 
s'en approche il est atteint par sa lumière, comme le démon qui cherche à 
écouter au ciel est frappé par un météore transperçant. Satan est plus effrayé 
par ce cœur que le loup ne craint le lion, et celui qui le possède terrasse Satan 
qui tombe bien vite, puis les démons se rassemblent autour de lui et se 
disent : « Que lui est-il arrivé? » Et on leur répond: « Il a été frappé par un 
être humain ; il a été atteint par le regard d'un homme. » 

Un regard émanant d'un cœur libre et illuminé 
Qui brûle pratiquement Satan de par sa lumière 

Ce cœur est-il semblable au cœur dont tous les recoins sont ténèbres, dont 
les passions sont diverses, que Satan a pris comme lieu et demeure, et qui au 
matin le salue et lui dit : J'ai été remplacé par un compagnon qui ne réussira 
ni en cette vie ni dans l'au-delà ! 

Il est ton compagnon en cette vie et après la Résurrection 
Tu es mon compagnon en tout lieu 

Si tu es dans la Demeure du malheur 
Toi et moi sommes ensemble dans le malheur et le déshonneur 

Allah (�) dit: 

� -:-Y.:- :> (✓î\ · 0.� �:Î� · \ ..-.✓î1 >>4=,
✓

- -:-.
✓ 

'g ù.Y� ';; � ..} � .)., Î-'= (" •4:. 
« Et quiconque se détourne du rappel du Miséricordieux, Nous lui 

assignons un démon qui devient son compagnon inséparable. [Les démons] 
obstruent le droit chemin et pensent être bien guidés. Jusqu'à [ce que 
l'homme] parvienne à Nous et dise [à son démon] : « Si seulement il y avait 
entre toi et moi la distance entre les deux Orients [l'Est et l'Ouest] ! Quel 
mauvais compagnon tu es ! »  Il ne vous profitera point ce jour-là que vous 
soyez associés dans le châtiment puisque vous avez été associés dans 
l'injustice. »1 

Allah (�) informé du fait que celui qui se détourne et s'écarte de Son 
rappel qu'est Son Livre révélé à Son Messager, sa clairvoyance se détournera 
de la compréhension et de la méditation [ de ce Livre], ainsi que de la 

1 Az-Zukhruf, v.36-39. 

JJJ 



Péchés et guérison 

connaissance de ce qu'Allah a voulu de lui. Allah lui assigne un démon, 
comme un châtiment pour s'être détourné de Son Livre, il est donc son 
compagnon qui ne le quitte jamais, qu'il soit résident ou voyageur, il est son 
maître et son clan, et quel mauvais maître et clan ! 

Comme deux frères allaités par le sein d'une même mère 
Et  qui, dans la nuit noire, auraient fait le serment de ne plus jamais se quitter 
Puis Il a informé du fait que Satan obstrue à son compagnon le chemin 

menant à Allah et Son Paradis ; alors que cet égaré pense qu'il est sur la voie 
de la guidée. Ceci, jusqu'à ce qu'au Jour de la Résurrection, où l'un des deux 
compagnons dira à l'autre : « Si seulement il y avait entre moi et toi la 
distance séparant les deux Orients. Quel mauvais compagnon tu fus pour 
moi en ce bas-monde, tu m'as égaré de la guidée après qu'elle me soit 
parvenue, tu m'as obstrué le chemin de la vérité et tu m'as fourvoyé, jusqu'à 
ce que je périsse ; et quel mauvais compagnon tu es pour moi aujourd'hui ! » 

Et puisque, lorsque quelqu'un est associé au malheur, cela entraîne une 
forme de réconfort et d'atténuation, Allah (�) a informé du fait que cela ne 
se produit pas pour ceux qui sont associés dans le châtiment. On n'éprouve 
aucun repos et aucune joie à voir son compagnon châtié avec soi, même si en 
ce bas-monde, lorsque les fléaux frappent tout le monde, il existe une forme 
de consolation, comme l'a dit Al-Khansâ' de son frère �akhr : 

Si ce n'était le grand nombre autour de moi 
De ceux qui pleurent leurs frères, je me serais suicidée 

Ils ne pleurent pas de semblables à mon frère 
Mais de les voir pleurer ainsi allège mon chagrin 

Ô ;i_akhr, je ne t'oublierai jamais 
Jusqu'à quitter ce monde et parvenir à ma sépulture 

Allah (�) a privé les habitants de l'Enfer de ce peu de consolation, ainsi 
Il dit : «  Il ne vous profitera point ce jour-là que vous soyez associés dans le 
châtiment puisque vous avez été associés dans l'injustice. » 

49 - Les péchés sont des renforts donnés à l'ennemi 

49 -Les péchés sont des renforts donnés par l'homme à son ennemi, 
une armée par laquelle il le renforce contre lui, car Allah (�) a éprouvé 
l'homme en lui attribuant un ennemi qui ne le quitte pas, serait-ce le temps 
d'un clin d' œil, ne se détourne jamais de lui, et qui le voit, lui et son clan, 
d'où l'homme ne peut le voir. Il déploie tous les efforts pour s'opposer à lui 
en toute occasion, il n'abandonne pas une chose par laquelle il peut ruser 
contre lui et l'atteindre sans la pratiquer, et il utilise pour cela les enfants de 
son père [Satan], parmi les démons, les djinns, et d'autres parmi les démons 

JJZ 



Péchés et guérison 

humains. Il lui tend des guet-apens, lui provoque des calamités, et tend 
autour de lui des filets et pièges. Il dit à ses soutiens : « Devant vous se trouve 
votre ennemi et celui de votre père, qu'il ne vous échappe pas ! Qu'il 
n'obtienne pas le Paradis et la miséricorde, et vous l'Enfer et la malédiction. 
Vous savez ce qui m'est arrivé, ainsi qu'à vous, comme humiliation, 
malédiction, et éloignement de la miséricorde d'Allah, et cela est arrivé par 
sa faute et par sa cause, alors déployez tous vos efforts afin qu'ils nous soient 
associés dans ce malheur, puisque nous avons manqué d'être associés aux 
pieux d'entre eux au Paradis. » Allah (�) nous a informé de tout cela 
concernant notre ennemi, et Il nous a ordonné de nous préparer contre lui. 

Puisqu'Allah savait que Âdam et sa descendance seraient éprouvés par 
cet ennemi, Il leur a soumis des troupes et armées pour l'affronter, mais Il a 
également attribué à leur ennemi des troupes et armées pour les affronter ; 
et Il a établi le champ de bataille en ce bas-monde, pour le temps de 
l'existence qui est, en comparaison de l'au-delà, tel un seul de ses souffles. Il 
a accordé aux croyants, au prix de leur personne et leurs biens, de leur offrir 
le Paradis, ils combattent sur le sentier d'Allah, tuent et sont tués, et Il a 
mentionné que c'est là une promesse établie dans les plus nobles de Ses 
Livres que sont la Thora, l'Évangile et le Coran. Il a aussi informé du fait que 
personne ne respecte son engagement plus que Lui, puis Il leur a ordonné de 
se réjouir de cette transaction dont on peut connaître la valeur en considérant 
qui est l'acquéreur, quel est le prix payé pour cette marchandise, et à qui 
s'applique ce contrat ? Existe-t-il une réussite plus grande que celle-ci ? 
Existe-t-il un commerce plus profitable que celui-ci ? Puis, Allah (�) a 
appuyé cela en disant 
!l""", .,.t ,;:; ,  --- . -:- > ,-!:, > .,., ,;:;, .,, > •> 0 ,J e �- "<"  >. ...-.,,. ;(; �t,'t•..- • > , ., .,, :-,

.,
-!L­..,-...t...,...\�1<Ji-- .J ù-'*-'-A..,.....)_.,�\.:i_,:..� ,. c,..-1 ���� JX,2r '7'-J" J.A�l .. c)_'.�l l;.� 

« Ô vous les croyants ! Vous indiquerai-je un commerce qui vous sauvera 
d'un châtiment douloureux ? Croyez en Allah et en Son messager et 
combattez avec vos biens et vos personnes sur le sentier d'Allah ; cela est 
meilleur pour vous, si vous saviez ! Il vous pardonnera vos péchés et vous 
fera entrer dans des Jardins sous lesquels coulent des ruisseaux, et dans des 
demeures agréables dans les jardins d'Eden. Voilà l'immense succès. Et il 
vous accordera d'autres choses encore que vous aimez : un secours d'Allah 
et une victoire prochaine. Et annonce la bonne nouvelle aux croyants. »1 

1 As-fiaff, v.10-13. 



Péchés et guérison 

Allah (�) n'a pas soumis cet ennemi à Son serviteur croyant - qui est 
pourtant la plus aimée de Ses créatures - pour l'unique raison que le djihad 
est la chose qu'Il aime le plus, et que ses adeptes sont ceux qui disposent 
auprès de Lui des plus hauts degrés, et qu'ils sont les plus proches de Lui. 
Allah (�) a établi cette guerre en ce qui est l'essence de Ses créatures, le cœur, 
qui est le lieu de Sa connaissance, de l' amour, de la servitude, de la sincérité, 
de la confiance, et de la repentance qu'on Lui voue. Il lui a donc confié 
l'étendard de cette guerre, et l'a soutenu par une armée d'anges qui ne le 
quittent jamais : 

« L'homme a autour de lui des anges qui se relaient et qui veillent sur lui 
par ordre d'Allah »1 

Ils se relaient, et chaque fois qu'un groupe part, un autre arrive. Ils le 
renforcent, lui commandent le bien, l'y incitent, lui promettent la générosité 
d'Allah et le soutiennent, et lui disent : « Il n'est question que de patienter un 
instant, et tu te reposeras ensuite pour l'éternité. » 

Puis, Allah (�) l'a soutenu par une autre armée en Sa révélation et Sa 
Parole, et ainsi Il a suscité Son Messager, lui a révélé Son Livre, ajoutant ainsi 
à sa force, ses sou tiens, et son attirail ; et Il l'a renforcé par la raison qui est 
pour lui tel un ministre et gestionnaire, par la connaissance qui le conseille, 
par la foi qui le renforce, le soutien et le secours, et la certitude qui lui révèle 
la réalité des choses au point qu'il agit comme s'il voyait ce qu'Allah a promis 
à Ses alliés et Son parti pour avoir combattu Ses ennemis. Ainsi, la raison 
administre son armée, la connaissance met en place les techniques militaires 
qui conviennent, la foi l'affermit, le renforce et le fait patienter, et la certitude 
le fait avancer et lui fait voir les choses telles qu'elles sont réellement. 

Puis, Allah (�) a soutenu celui qui prenait part à cette guerre par la force 
apparente et cachée, ainsi Il a fait de l' œil son avant-garde, de l'oreille son 
informateur, de la langue son traducteur, des deux mains et deux pieds ses 
soutiens, et Il a ordonné à Ses anges et aux porteurs du Trône de demander 
pour lui le pardon, la préservation contre les mauvaises actions, et l'entrée 
dans les jardins du Paradis. Allah (�) s'est chargé, Lui-même, de sa 
protection en disant : Voilà Mon parti, et les adeptes du Parti d'Allah sont 
ceux qui réussissent. Allah (�) dit 

1 Ar-Racd, v.11 . 

JJ4 



Péchés et guérison 
« Ils sont le parti d'Allah. N'est-ce pas que les partisans d'Allah sont 

ceux qui réussissent ? »1 

Et ils sont les troupes d'Allah 

fÔ / > ,,
,,.

., �4 ,:--..... .J ,:; ,,, v::J1 0�\ r" G.-ü:- wp 
« Et Nos troupes remporteront la victoire »2 

Allah (�) a décrit à Ses serviteurs le déroulement de cette guerre et de ce 
combat, et Il a rassemblé cela pour eux en quatre mots : 

� / .,,. ..-> .. �'f ..... j -:; .,  • .,,. ,:..,.,,,, � 1_ . // . > ,,,,, ,,,,, • .,,. .
J

i > / / / ,:., ,....-:!'f,..:" 'V �� � :oil 1_,ijl_, ��-' l__,-s�--' \.,�I '.Y-41 .. e:..tJl l+!� 
« Ô vous les croyants ! Patientez [dans l'obéissance], endurez [l'ennemi], 

soyez vigilants, et craignez Allah, afin que vous réussissiez ! »3 

Le djihad ne peut être complètement réalisé que par ces quatre choses, 
ainsi la patience n'est complète que par l'endurance face à l'ennemi - qui se 
réalise par le cœur et sa protection, afin que l'ennemi n'y pénètre pas - le 
combattre et l'arrêter, et si on endure l'ennemi, on a besoin d'une autre chose 
qui est la surveillance aux frontières de l' œil, de l'oreille, de la langue, du 
ventre, de la main et du pied, car l'ennemi pénètre par ces frontières et 
corrompt tout ce qu'il peut. La surveillance consiste donc à garder ces 
frontières et ne pas les laisser sans surveillance si bien que l'ennemi y trouve 
la voie libre et s'y engouffre. 

Les Compagnons du Messager d'Allah (�) sont les meilleurs des 
hommes, après les prophètes et les messagers, ils sont les plus protégés et 
préservés de Satan, mais ils ont délaissé la position qu'on leur a ordonné de 
garder lors de la bataille de Ub_ud ; et c'est ainsi que l'ennemi s'est introduit, 
et arriva ce qui arriva. 

On peut rassembler ces trois choses et le pilier sur lequel elles reposent 
qu'est la crainte d'Allah (�), ainsi la patience, l'endurance et la surveillance 
ne sont utiles qu' accompagnées de crainte d'Allah, et la crainte d'Allah ne 
peut s'établir que sur le support de la patience. 

Observe maintenant en toi la rencontre des deux armées, l'alignement 
des deux troupes, et la manière dont cela t'est parfois favorable et d'autres 
fois défavorable ? Le roi des mécréants s'est présenté avec ses troupes et 
armées, et il a trouvé le cœur en sa citadelle, assis sur le trône de son 
royaume, obéi de ses partisans, entouré par ses armées qui combattent pour 

1 Al-Mujâdalah, v.22. 
2 As-�âffât, v.173. 
3 Âl cfmrân, v.200. 



Péchés et guérison 

lui et le protègent ; ainsi il ne pouvait être assailli que par la trahison de l'un 
des membres de sa cour et de son armée. [L'ennemi] demanda : « Quel est le 
membre de l' armée le plus proche de lui ? »  On lui répondit : «  L'âme. » Il dit 
alors à ses partisans : « Introduisez-vous en elle par le biais de sa volonté, 
voyez ce qu'elle aime, et attaquez-la par cela, faites-le lui désirer, gravez 
l'apparence de ce qu'elle aime en son éveil et son sommeil. Lorsqu'elle se 
sera établie et apaisée auprès de lui, lancez vers elle les crochets et harpons 
des désirs, ensuite tirez-la à vous, et lorsqu'elle aura trahi le cœur et qu'elle 
vous aura rejoint contre lui, vous prendrez possession des brèches de 
l'oreille, la langue, la bouche, la main, et du pied. Guettez donc 
incessamment ces brèches, et lorsque vous vous serez introduits par celles­
ci auprès du cœur, il sera tué, capturé, ou totalement couvert de blessures. 
Ne délaissez donc pas ces brèches, ne laissez aucun escadron y entrer pour 
parvenir au cœur et vous en chasser ; et si vous n'y parvenez pas, essayez 
d'affaiblir cet escadron afin qu'il ne parvienne pas au cœur, et même s'il y 
parvient ce sera affaibli, sans que cela ne soit d'aucune utilité. 

Si vous contrôlez ces brèches, empêchez la brèche de l' œil de porter un 
regard contemplatif, mais faites en sorte que son regard se porte sur les 
réjouissances et futilités. S'il s'élève au niveau du regard contemplatif, 
détruisez cela par le regard de l'insouciance et du désir, car cela est plus 
proche, plus attaché et plus facile à lui. Voyez bien la brèche de l' œil, car c'est 
par elle que vous atteindrez votre objectif, je n'ai rien détérioré chez le fils 
d'Adam de semblable à l' œil, car c'est à travers lui que je sème dans le cœur 
la graine du désir, puis je l'arrose de l'eau des fausses espérances, puis je ne 
cesse de lui promettre et de lui donner de fausses espérances jusqu'à 
renforcer sa détermination, et je le mène alors par les rênes du désir à se 
défaire de sa protection. 

Ne négligez donc pas cette brèche, détruisez-la autant que vous pouvez, 
et faites en sorte qu'il dédaigne cela en lui disant : «  Quelle est la valeur d'un 
regard qui t'amène à la glorification du Créateur, et la méditation sur la 
perfection de Son œuvre ? La beauté de ces choses n'existe que pour amener 
celui qui les observe vers son Créateur, Allah n'a pas créé tes deux yeux en 
vain, et Il n'a pas créé ces formes pour les cacher au regard ! » 

Si vous parvenez ainsi à dominer celui qui est doté de peu de science et 
dont la raison est viciée, dites-lui : Ces choses sont des formes d'apparition 
et de manifestation de la Vérité [Allah], appelez-le donc à affirmer que tout 
ne forme qu'un ! Et s'il n'accepte pas de le dire, alors faites en sorte qu'il croit 
en l'incarnation globale ou spécifique [d'Allah en Ses créatures] . Ne vous 
satisfaites de rien de moindre, ainsi il deviendra un frère des chrétiens, et 
vous lui commanderez alors la chasteté, le retirement, l'adoration, et 



Péchés et guérison 
l'ascétisme en ce bas-monde. Traquez-le, et chassez à travers lui les 
ignorants, car il compte désormais parmi mes plus proches partisans et mes 
meilleures troupes ; et plus encore c'est moi qui compte parmi ses troupes et 
partisans. 

50 - Préserver l'ouïe de l'illicite 

50 - Il vous faut ensuite empêcher que n'entre par l'oreille ce qui 
ruinera vos efforts, ainsi vous devez faire en sorte que n'y entre que le Faux, 
car il est facile à l'âme qui l'apprécie ; choisissez les termes les plus suaves et 
les plus captivants pour la raison, et mélangez-les à ce qui excite les âmes. 
Adressez-leur des paroles, et si vous voyez qu'ils les écoutent, poursuivez 
doucement par d'autres semblables, et chaque fois que vous rencontrerez 
une chose qu'il aime, mentionnez-la constamment. 

Prenez garde à ce que n'entre par cette brèche quoi que ce soit de la Parole 
d'Allah, de Son Messager (�) , ou de bons conseillers. Si vous n'y parvenez 
pas et quelque chose y entre, interposez-vous entre lui et la compréhension, 
la méditation, la réflexion, et l'exhortation à travers ces propos. Soit en lui 
proposant ce qui y est opposé, soit en faisant apparaître cela comme 
effrayant et immense, tout en lui faisant comprendre que les âmes ne 
peuvent y parvenir, que c'est un fardeau lourd pour elles, qu'elles ne doivent 
pas s'en préoccuper, et d'autres choses de ce genre. Soit encore en dépréciant 
cela, et en indiquant qu'il faut se préoccuper de ce qui est de plus élevé, de 
plus cher, et de plus rare pour les gens, et dont les adeptes sont plus 
nombreux ; quant à la vérité, elle est délaissée, celui qui la professe s'expose 
à l'inimitié ; il convient de préférer ce qui est de plus fructueux parmi les 
gens, et d'autres choses de ce genre. Vous devez donc lui apporter le Faux 
sous toutes ses formes, afin qu'il l'accepte et que cela lui soit facile ; en même 
temps que vous devez éloigner de lui la vérité sous toutes ses formes, afin 
qu'il la déteste et lui paraisse lourde. » 

Si tu veux connaître cela, observe comment leurs frères parmi les démons 
et les hommes font du commandement du bien et de l'interdiction du mal 
des paroles excessives, une recherche des fautes des gens, d'exposition à un 
fléau insoutenable, une suscitation de troubles entre les gens, et d'autres 
propos semblables. De même, ils font de la conformation à la Sunna et la 
description du Seigneur par ce dont Il s'est décrit et ce dont Son Messager 
(�) l'a décrit un anthropomorphisme, une comparaison, et une recherche du 
comment ! Ils nomment « partialité » l'élévation d'Allah au-dessus de Sa 
création et Son établissement sur Son Trône, et Sa distinction totale vis-à-vis 
de Ses créatures ! Ils nomment « mouvement et déplacement » Sa descente 

Jj7 



Péchés et guérison 

au ciel de ce bas-monde et Sa Parole : « Celui qui Me demande, Je lui accorde »1 ! 
Ils nomment « accidents » les actes qu'II accomplit, et « symptômes » Ses 
Attributs d'Essence ! Puis ils parviennent à la négation de ce dont Il s'est 
décrit en reniant ces choses. Ainsi, ils font croire aux ingénus et à ceux dont 
la clairvoyance est faible que l'affirmation des Attributs mentionnés dans le 
Livre d'Allah et la Sunna de Son Messager (�) implique ces choses, et ils 
exposent ce reniement sous la forme d'une exemption [ de toute 
imperfection] et d'une glorification ! La plupart des gens - faibles d'esprit -
acceptent une chose sous un terme et la renient sous un autre. Allah (�) dit: 

f /: J�ÎÎ -<>7� • .,, ,1, · ,.  � .,, -" � - Î\" · :Ï\ ;:,J.�(� f� · -:  ·?-q---:i;.;:. �� !)Ji? ,.Y-' u...,-.h.�A? �,. � �-': � J � ,. . , . IJ � � . ,, J 
« Ainsi avons-Nous attribué à chaque prophète un ennemi : des démons 

d'entre les hommes et les djinns qui s'inspirent trompeusement les uns aux 
autres des belles paroles. »2 

Ainsi, Il a nommé cela « belles paroles » alors qu'il s'agit du Faux, car 
celui qui les prononce les embellit et les pare autant qu'il le peut, puis il les 
porte à l'oreille de celui qui est trompé, et ce dernier se laisse avoir. 
L'essentiel est que Satan se tient sur la brèche de l'oreille et qu'il y fait 
pénétrer ce qui nuit au serviteur et ne lui est d'aucune utilité ; de même qu'il 
empêche d'y entrer ce qui lui est profitable, et si cela y entre malgré lui, il 
corrompt cela. 

5 1  - Préserver la langue de l'illicite 

51 - Puis il dit : « Tenez-vous sur la brèche de la langue, car c'est la plus 
grande brèche, et elle se tient au-devant du roi. Faites-lui prononcer des 
paroles qui lui nuiront et ne lui seront d'aucune utilité, et empêchez-la de 
prononcer ce qui lui sera profitable comme la mention d'Allah (�), la 
demande de Son pardon, la récitation de Son Livre, le conseil adressé à Ses 
serviteurs, la discussion concernant la science utile ; et attachez-vous à deux 
grandes choses concernant cette brèche, peu importe celle que vous 
atteindrez : 

La première consiste à parler du Faux, car celui qui parle du Faux est un 
de vos frères, et un de vos plus grands soutiens et partisans. 

La deuxième consiste à se taire sur la vérité, car celui qui se tait sur la 
vérité est un de vos frères, muet, de la même manière que le premier est un 
frère qui parle, et il se peut que le deuxième soit le plus utile de vos frères, 

1 Al-Bukhârî (1094) et Muslim (758). 
2 Al-Ancâm, v.112. 



Péchés et guérison 

n'avez-vous pas entendu cette parole sage : « Celui qui parle du Faux est un 
démon parlant, et celui qui se tait sur la vérité est un démon muet. »1 

Il faut donc surveiller cette brèche afin qu'il ne parle pas de la vérité et ne 
se taise pas sur le Faux, il faut lui embellir le fait de parler du Faux, et il faut 
lui faire craindre de parler de la vérité, de toutes les manières. Sachez, mes 
enfants, que la brèche de la langue est celle qui a causé la perte des fils 
d'Adam et qui les a jetés sur leurs narines en Enfer. Combien d'hommes ai­
je tué, capturé ou blessé par cette brèche ! 

Je vous adresse une recommandation, mémorisez-la : que l'un de vous 
parle par la voix de son frère humain, et qu'un autre se tienne sur la langue 
de celui qui écoute, et qu'il lui fasse aimer, révérer et s'étonner de ces propos, 
et qu'il demande à son frère de les lui répéter. Soutenez-vous de toutes les 
manières contre les hommes, introduisez-vous par tout moyen auprès d'eux, 
guettez-les sur tout chemin, n'avez-vous pas entendu le serment que j'ai fait 
à leur Seigneur lorsque j'ai dit : 

.v , ,.._-, ,,..,.. r,.r::. • ,..  • •t .,.. r • H ..... �, -:{ 0r {•--:r, ".',Î ,.. •p,.. � ,..>:iÎ ,...,..:�, ,,.. -:: J,..1:'. -� ., ' -� • • J.,\ • • • :I \"\ -
<.!u,' ..,)-la, :I • - ,..c, ___, \9 ...,-:, � ...,-:, ........ �.J ('"Ç .... - <;,':! � �  ( ..... 'fi; �..T ;. 

0 6.�-- ��f�.q;:.1:0 �,� � / � 
« Puisque Tu m'as égaré, dit [Satan], je leur barrerai la route vers Ton 

droit chemin, puis je les attaquerai de devant, de derrière, de leur droite et de 
leur gauche. Et, pour la plupart, Tu ne les trouveras pas reconnaissants. »2 

N'avez-vous pas vu que j'ai attaqué le fils d'Adam de toute part, et pas 
une voie ne subsiste sans que je ne l'attaque sur une autre, jusqu'à ce que 
j'obtienne de lui ce que je veux, ou en partie ? Leur Messager les a mis en 
garde contre cela et leur a dit: « Satan attaque le fils d 'Adam de tout côté, même 
par la voie de l'islam, en disant : Vas-tu embrasser l'islam en délaissant ta religion 
et la religion de tes ancêtres ? Si le fils d 'Adam s'oppose à lui et embrasse l 'islam, il 
l'attaque sur le front de l'émigration et dit : Vas-tu émigrer et délaisser ta terre et le 
ciel qui te couvre ? S'il s'oppose à lui et émigre, il l 'attaque sur le front du djihad et 
lui dit : Vas-tu combattre pour qu'ensuite tu sois tué, qu'on partage tes biens et 
qu'on épouse ta femme ? »3 

Attaquez-les ainsi sur toutes les voies de bien, si l'un d'eux veut faire une 
aumône, attaquez-le sur la voie de l'aumône, et insufflez-lui : « Vas-tu 
donner cet argent et devenir comme ce mendiant? », ou encore ce que vous 
m'avez entendu dire par la bouche de celui auquel un autre avait demandé 

1 Ce sont les propos de Abû cA]î Ad-Daqqâq (d.412), voir Ar-Risâlah Al-Qushayriyyah (p.57). 
2 A/-Acrâf, v.16-17. 
3 �a!lÎ!:l Al-Jâmi' (1652). 



Péchés et guérison 
l'aumône et qui lui répondit : « Ce sont nos biens, si nous vous en faisons 
l'aumône, nous deviendrons comme vous. » Attaquez-les par la voie du 
pèlerinage, et dites : « Son chemin est périlleux et difficile, celui qui 
l'emprunte met en péril sa personne et ses biens. » Ainsi, attaquez-les par 
toutes les voies de bien, en les en faisant fuir, et en mentionnant leurs 
difficultés et dangers. Puis attaquez-les par les voies des péchés, en les 
embellissant aux yeux des fils d'Adam et en leur cœur, et aidez-vous des 
femmes, par leur entremise introduisez-vous auprès d'eux, quelles sont 
bonnes pour vous ! 

Puis, attachez-vous à la brèche des mains et des pieds, et empêchez de 
saisir ou de cheminer vers ce qui vous nuira. 

Sachez que votre plus grand soutien à la surveillance de ces brèches 
consiste à établir un pacte avec l'âme incitatrice au mal ; ainsi aidez-la et 
cherchez son aide, accordez-lui et demandez qu'elle vous accorde, soyez à 
ses côtés dans la guerre contre l'âme sereine, efforcez-vous de la briser et de 
réduire à néant ses forces, et vous ne pourrez y parvenir qu'en la coupant de 
sa subsistance. Lorsqu'elle est coupée de sa subsistance, c'est celle de l'âme 
incitatrice au mal qui se renforce, et ses partisans vous obéiront. Faites-donc 
chuter le cœur de sa citadelle, isolez-le de son royaume, et mettez à sa place 
l'âme incitatrice au mal, car elle commande ce que vous désirez et aimez, et 
elle ne fera jamais ce que vous réprouvez, sans s'opposer à vous, quel que ce 
soit ce que vous lui indiquez. Au contraire, elle s'empressera de l'exécuter. 

Si vous sentez que le cœur veut rejoindre son royaume, et que vous 
voulez vous prémunir contre cela, placez entre lui et l'âme un contrat de 
mariage, embellissez la mariée et faites-la lui apparaître sous la plus belle 
apparence qui soit, et dites-lui : Goute à cette liaison et à la jouissance de cette 
femme, comme tu as goûté à la guerre, et à l'amertume de la blessure et des 
coups ! Puis pèse entre la délectation de cette conciliation, et l'amertume de 
la guerre, alors posons les armes, car ce n'est pas une guerre d'un jour mais 
une guerre continue jusqu'à la mort, et tu es incapable de combattre 
continuellement. 

Ô mes enfants, aidez-vous en cela de deux armées avec lesquelles vous 
ne serez jamais vaincus : La première est l'armée de l'insouciance ; ainsi vous 
devez détourner de toutes les manières le cœur des fils d'Adam d'Allah (�) 
et de la Demeure de l' au-delà. Rien n'est plus à même de vous faire parvenir 
à votre objectif, car si le cœur se détourne d'Allah (�) vous pourrez le 
dominer et le fourvoyer. La seconde est l'armée des désirs. Embellissez-les 
en leur cœur, et faites-les paraître bons. Attaquez-les à l'aide de ces deux 
armées, car vous ne trouverez rien de plus efficace contre le fils d'Adam. 



Péchés et guérison 
Aidez-vous des désirs pour parvenir à l'insouciance, et aidez-vous de 
l'insouciance pour parvenir aux désirs. Rapprochez les insouciants, puis 
aidez-vous d'eux contre celui qui mentionne Allah, un seul pourra vaincre 
cinq, car les insouciants sont accompagnés de démons si bien qu'ils sont au 
nombre de quatre, et le démon de celui qui mentionne Allah est avec eux. Si 
vous voyez un groupe réuni autour de ce qui vous nuit, comme la mention 
d'Allah, l'étude de Ses commandements, Ses interdits et Sa religion, et que 
vous ne pouvez les disperser, aidez-vous contre eux de leurs semblables 
parmi les hommes oisifs, rapprochez-les d'eux, à troublez-les à travers eux. 

En somme, agissez comme il convient, introduisez-vous auprès de 
chaque fils d'Adam par le biais de sa volonté et de ses désirs, aidez-le en cela, 
soyez pour lui un soutien dans le fait d'y parvenir, et si Allah leur a ordonné 
de patienter face à vous, de vous endurer, et de vous surveiller sur les 
brèches, alors vous aussi patientez, endurez et surveillez les brèches, et 
saisissez votre chance lors du désir et de la colère, car vous ne chasserez pas 
le fils d'Adam en des situations meilleures que ces deux-ci. 

Sachez que parmi eux, certains sont dominés par le pouvoir des désirs, 
alors que le pouvoir de la colère est faible et dominé, alors empruntez avec 
eux le chemin des désirs et laissez le chemin de la colère. Chez d'autres, c'est 
le pouvoir de la colère qui domine, mais ne délaissez pas pour autant la voie 
des désirs et ne délaissez pas cette brèche, car celui qui ne se contrôle pas lors 
de la colère ne se contrôlera pas lors du désir, alors joignez sa colère et son 
désir, mélangez l'un à l'autre, appelez-le aux désirs par la voie de la colère, 
et à la colère par la voie des désirs. Sachez que vous ne trouverez pas chez le 
fils d'Adam d'armes meilleures que ces deux-ci, j'ai fait sortir ses parents du 
Paradis par les désirs, et j'ai suscité l'inimitié entre leurs enfants par la colère, 
et c'est par elle que j'ai brisé leurs liens et fait couler leur sang, et c'est par 
elle qu'un des fils d'Adam a tué son frère. 

Sachez que la colère est une braise dans le cœur du fils d'Adam, et que 
les désirs sont un feu qui s'élève depuis son cœur, et ce feu n'est éteint que 
par l'eau, la prière, la mention et la glorification d'Allah 1 . Prenez garde, 
lorsque le fils d'Adam se met en colère, de le laisser approcher des ablutions 
et de la prière, car cela éteindra le feu de la colère et des désirs, et c'est ce que 
leur a ordonné leur Prophète, lorsqu'il dit : « La colère est une braise dans le 
cœur du fils d'Adam, ne voyez-vous pas le rougissement de ses yeux et le gonflement 

1 Référence est faite au hadith : « Si vous voyez un embrasement, célébrez la grandeur d'Allah, 
car cela l'éteint. », mais la chaîne de transmission du hadith est faible, voir Ad-Q.acîfah (2603). 



Péchés et guérison 
de ses jugulaires ? Que celui qui ressent cela accomplisse ses ablutions. »1 et il leur 
dit: « Le feu n'est éteint que par l'eau. »2 

Allah leur a commandé de chercher aide contre vous dans la patience et 
la prière, alors interposez-vous entre eux et cela, faites-le leur oublier ; aidez­
vous contre eux des désirs et de la colère. La meilleure des armes dont vous 
disposiez contre eux est l'insouciance et le suivi des passions ; alors que la 
meilleure des armes dont ils disposent contre vous, et la plus efficace de leurs 
citadelles est la mention d'Allah et l'opposition aux passions ; ainsi si vous 
voyez un homme s'opposer à ses passions, fuyez-le et ne vous en approchez 
pas. » 

En somme, les péchés et désobéissances sont des armes que l'homme 
offre à ses ennemis, par lesquels il les aide contre lui-même, et ainsi ils le 
combattent avec ses armes, et il se tient avec eux contre sa propre personne, 
ce qui est le summum de l'ignorance. 

Les ennemis ne peuvent causer autant de tort à l 'ignorant 
Que l'ignorant ne s'en cause à lui-même 

Il est étonnant de constater que l'homme s'efforce d'avilir son âme, alors 
qu'il prétend l'honorer, il s'efforce de la priver de ce qui lui revient de plus 
élevé et de plus noble, alors qu'il prétend le lui accorder ; il s'efforce de 
l'humilier, de la rabaisser et de la salir, alors qu'il prétend l'élever et la 
grandir. 

Un pieux prédécesseur a dit dans un de ses sermons : « N'est-ce pas que 
l'on peut avilir son âme alors qu'on prétend l'honorer, l'humilier alors qu'on 
prétend la respecter, la rabaisser alors qu'on prétend la magnifier, la négliger 
alors qu'on prétend respecter son droit ? Suffit à l'homme pour ignorance 
que de se tenir avec son ennemi contre son âme, et de lui causer plus de tort 
que ne lui en causerait son ennemi. » Qu'Allah nous vienne en aide. 

52 - Les péchés amènent l'oubli et le mépris de l'âme 

52 - Les péchés font oublier à l'homme son âme, et lorsqu'il l'oublie, il 
la néglige, la corrompt et la perd. Si on demande : Comment l'homme peut­
il oublier son âme? S'il oublie son âme, de quoi se souviendra-t-il? Et que 
signifie oublier son âme ? On peut répondre qu'effectivement l'homme 
oublie grandement son âme, et Allah (�) dit : 

0 > [ / / > 0_i4 / ,�il� ,,;�jt��' �--� dJ!Î � �J�!J,�1_; 

1 f2a'îf At-Tirmidhî (2191), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 Ad-J2a'îfah (582), la chaîne de transmission du hadith est faible. 



Péchés et guérison 

« Et ne soyez pas comme ceux qui ont oublié Allah. Allah leur a alors fait 
oublier leur propre personne. Ceux-là sont les pervers. »1 

Lorsqu'ils ont oublié leur Seigneur, Il les a oubliés et leur a fait oublier 
leur propre personne, comme Allah (�) dit: 

:> .... ,:,: ... �1 \ ,J- /.  

� A.Il � 

« Ils ont oublié Allah, c'est pourquoi Il les a oubliés »2 

Allah (�) inflige à celui qui L'oublie deux châtiments : le premier est 
qu'Allah l'oublie, et le second est qu'Il lui fait oublier sa propre personne. 
L'oubli d'Allah consiste en Son abandon de l'homme, Son délaissement, et 
Son égarement, ainsi la perte est plus proche de lui que la main n'est proche 
de la bouche. Quant au fait qu'Il fasse oublier son âme à l'homme, cela 
consiste en ce qu'Il lui fasse oublier de lui accorder ce qui lui revient de plus 
élevé, ce qui amènera bonheur, succès, rectitude, et ce qui le parfaira. Il lui 
fait oublier tout cela, et ainsi Il ne fait pas venir cela à l'esprit de l'homme, ne 
le fait pas s'en souvenir, ne dirige pas vers cela sa préoccupation et ne le lui 
fait pas convoiter ; cela ne lui vient donc pas à l'esprit pour qu'il puisse le 
convoiter et le choisir. 

De même, Il lui fait oublier les défauts, imperfections et fautes de son 
âme, si bien qu'il ne lui vient pas à l'esprit de les faire disparaître et les 
amender. Aussi, Il lui fait oublier les maladies et souffrances de son âme et 
de son cœur, si bien qu'il ne lui vient pas à l'esprit de les soigner, qu'il ne 
tente pas de faire disparaître ces souffrances et maladies qui le conduisent à 
la corruption et à la perte. Il est donc totalement meurtri par la maladie, et sa 
maladie le conduit à la destruction, sans même qu'il n'ait idée de sa maladie 
et ne se soucie de la soigner. C'est l'un des pires châtiments, collectifs et 
individuels. Est-il un châtiment plus grand que celui qui néglige son âme et 
la perd, oublie ses intérêts, sa maladie et son remède, et les moyens de 
parvenir au bonheur, à la réussite, et à la vie éternelle dans les délices 
permanents ! 

Celui qui médite sur ce point constatera que la plupart des hommes ont, 
en réalité, oublié leur âme, l'ont perdue et privée d'Allah, ils l'ont vendue 
pour un vil prix dans une transaction où ils ont été trompés, mais cela ne leur 
apparaîtra qu'au moment de la mort, et de manière éclatante au Jour de la 
Grande perte [la Résurrection], lorsque l'homme réalisera qu'il a été trompé 
dans le contrat qu'il a signé pour son âme en cette demeure, et le commerce 

1 Al-Hashr, v.19. 
2 At-Tawbah, v.67. 



Péchés et guérison 

qu'il en a fait pour l'au-delà, car tout homme commerce en cette vie pour 
l'au-delà. 

Les perdants sont ceux qui pensent réaliser profits et gains, qui achètent 
la vie d'ici-bas, et ne se consacrent qu'à elle et ses délices, au prix de l'au-delà 
et de ce qu'elle comporte, qui consument leurs biens en ce bas-monde, s'en 
délectent, s'en satisfont, et s'en contentent, et dont l'effort ne consiste qu'à en 
obtenir davantage. Ils ont donc cédé, acheté, commercé, et vendu l'au-delà 
pour ce bas-monde, préféré un gain comptant à un profit à terme, une 
marchandise présente à une autre à venir, en disant: « Telle est la sagesse. » 

l'un d'eux a dit: « Prends ce que tu vois, et laisse ce dont tu as entendu 
parler. Comment vendrais-je une chose présente au prix comptant en cette 
vie, pour une chose absente, payable à terme en une Demeure autre que 
celle-ci ? » S'ajoute à cela la faiblesse de la foi, la force des désirs, l'amour de 
ce bas-monde, et l'imitation des semblables. Ainsi, la plupart des hommes 
sont en ce commerce perdant, dont Allah dit de ceux qui le pratiquent : 

� � > / ! ·> .q ,.. 01i'.::ii »�,.. ' >;,:� "1: � .... �t c:��11� , ... .:-ii i',..: ;: Î,:- .:Jî�·, 
� ùJ_,,.,-:z.:,� J . � - )/13 )j; :- - Y.:'"'-' � 0.'. ,.. .. '-' 

« Voilà ceux qui échangent la vie présente contre la vie future. Leur 
châtiment ne sera pas diminué et ils ne seront point secourus »1 

/ -:: • > \ >.t�✓ - )� ,;== .. " ..- � 
�-:!-=+-- 'Y .J r-+' � � J 

« Leur négoce n'a pas été bénéfique, et ils ne sont pas bien guidés. »2 

Au Jour de la Grande Perte, la tromperie de ce commerce leur apparaîtra, 
et les âmes en seront brisées de désespoir et de regret. Quant à ceux qui 
gagneront, ce sont ceux qui auront vendu ce qui est éphémère pour ce qui 
est éternel, ce qui est vil pour ce qui est précieux, ce qui est méprisable pour 
ce qui est immense, et qui auront dit : « Quelle est la valeur de ce bas-monde, 
de son commencement à sa fin, pour que nous vendions pour lui notre part 
d'Allah et de l'au-delà ? » Alors que dire de ce qu'en obtient l'homme en ce 
temps court qui n'est en réalité semblable qu'à un somme, sans aucune 
valeur face à la Demeure éternelle. Allah (�) dit : 

� / /. ,:;; ( > •>"'"/ ,,, >. .... , .... -::
..... 

�..,� �\ ,... .,,  _ .... , ..... ,ti ·; 1:j [1/' > > .
,,,. 

,,, • .,.,,,,, . IJ .li uo::.i • ,\&-1...,.., l \ • ,.. • . b .Ji •� 
�- '.J'.) - � � · - v \' :,r-: Î�J 

« Et le jour où Il les rassemblera, ce sera comme s'ils n'étaient restés [sur 
terre] qu'une heure du jour et ils se reconnaîtront mutuellement. »3 

1 Al-Baqarah, v.86. 
2 Al-Baqarah, v.16. 
3 Yûnus, v.45. 

144 



Péchés et guérison 

.... ., > ,,,, � _,,,.-::; � -,; // > / .,./ ' n, -,... ,,,.� _,,,, ,,,,,

t
; 0 .,,,, .,,,, > ,,,,, -:;� ,,,. ,,,, ,,, ,,,,, .,,,,.,,,>,,, ,,-.:,.- ..)+:-- ,:.J Wl '©' � 4..) Jl '©' � _;� �..:..:. � H � _;.. 04 1 ;c,l::J I if .tl;� 

�(,"� -H��� ✓ , r{✓r .:i (:- •.:- ".: •><:� 1�, -::� �-.-- .J - ✓ � �_p 'f'"J� i.Y. r-r-t, � -
« Ils t'interrogent au sujet de ['Heure (du Jugement) : « Quand arrivera­

t-elle ? » Qu'en sais-tu pour leur dire ? Sa date n'est connue que de ton 
Seigneur. Tu n'es qu'un avertisseur pour celui qui la redoute. Le jour où ils 
la verront, il leur semblera n'avoir demeuré sur terre qu'une soirée ou une 
matinée. »1 

(. (. ,,,. .,,, ,,,.,,, / ,,,,.,,,. tt (� - ,!,,t.:. � '  ,,.. 1� •1 ,,,...,, ,.,.,,. � -:'  .;; ,,.,, .,.�r è� i'f" � 4 �'.Y'"':":. --"' -;..:...,J�Y.. uJ..r. i..f. r-f 
« Le jour où ils verront ce qui leur est promis, il leur semblera qu'ils ne 

sont restés [sur terre] qu'une heure d'un jour. C'est un message clair. »2 

� > "-t"..-::� ,,,. w.,. ,,,. / � s_;:i-� � �i j � ;;l 
« Il leur demandera : « Combien d'années êtes-vous restés sur terre ? » Ils 

répondront : « Nous y avons demeuré une journée ou une partie d'un jour. 
Interroge donc ceux qui ont fait les comptes. » Il dira : «  Vous n'y êtes restés 
que peu de temps, si vous saviez ! »3 

�r;J �:% o (.� �\f.n 0' �:-;; 0� o �2 .:i..:·.:5v :>w >_{=4;� �-'Îj �;:; \ � � ..:,,,- � ;., !:- ... :..7-- -:. � f !;,-T .. -... � ..r---:.. ... .l� ,,,,. L .. 1..J .. 

ni,.,...--.J 1 �.i1 · 1 � �. î �Y7 J> �,, � -:-. i �,, ,,, 
� \.A.Y. .J� - ,, ...,�.oLA>-::r" · ,  � .,l 0__,iJ-'I-:_ � 

« Le jour où l'on soufflera dans la Trompe. Ce jour-là Nous 
rassemblerons les criminels, bleus (de peur) ! Ils chuchoteront entre eux : 
« Vous n'êtes restés sur terre que dix jours ! » Nous savons parfaitement ce 
qu'ils diront et le plus droit d'entre eux dira : « Vous n'êtes restés qu'un 
jour. » »4 

Telle sera la réalité de ce bas-monde lorsque surviendra le Jour de la 
Résurrection. Lorsqu'ils réalisent le peu de temps qu'ils y demeurent, et 
qu'ils auront une demeure autre que celle-ci, qui est la demeure véritable et 
la demeure éternelle, ils constatent la grande tromperie qu'est la vente de la 
demeure éternelle pour la demeure éphémère, ainsi ils commercent à la 
manière des gens avisés et ne sont pas trompés par le commerce des sots. Au 
Jour de la Grande Perte leur apparaîtra le gain de leur commerce et la valeur 
de ce qu'ils ont acquis. Tout homme, en ce bas-monde, vend, achète et 

1 An-Nâzi<ât, v.42-46. 
2 Al-Ah.qâf, v.35. 
3 Al-Mu'minûn, v.112-114. 
4 Ta-Ha, v.102-104. 



Péchés et guérison 
commerce, « Tout homme se lève et fait commerce de son âme, certains 
l 'affranchissent [de l'Enfer] et d'autres la perdent. »1 

� >  ,.--i, � ?:.i1 ,,,,. 2Jls" :"" � .. --c ,J, ><" •-:- i > .·-:. ·t :t1 ---:---igr� �Y'"' .Y' ,, c, ,,), � '
'-"

,.. �;.!)� / � 

« Allah a acheté aux croyants leur personne et leurs biens en échange du 
Paradis. Ils combattent sur le sentier d'Allah : ils tuent et se font tuer. C'est 
une promesse véridique qu'Il a fait dans la Thora, l'Evangile et le Coran. Et 
qui, mieux qu'Allah, tient sa promesse ? Réjouissez-vous du commerce que 
vous avez fait. Et c'est là l'immense succès. »2 

Tel est le premier prix de ce commerce, alors commercez, ô vous qui êtes 
sans-le-sou, ô toi qui ne peux t'acquitter de ce prix, il en est un autre, alors si 
tu fais partie de ce commerce, acquitte-en le prix. 

« [Ceux qui méritent cette promesse] sont ceux qui se repentent, adorent 
(Allah), Le louent, parcourent la terre, s'inclinent, se prosternent, ordonnent 
le bien et interdisent le mal, et observent les lois d'Allah. Et fais bonne 
annonce aux croyants. »3 

!c"'t .... 'f �J 
/ / > /�/ > ,,,,,,. .,.,,, ,,,,. .> •> 0  � / ,,; '!P y { // ,,,..,,, �f,. .... t _.,,,. , > .,,, ,,,. .,,,, -:;,, ..... .,.t..:-.,--..ty1t,�IJ:i- � 0.., �_.,L�_,..._)_.,��.:,_,:...j\ , . d;��.:,;� )�� ?.J� J_.l_,;..l .. 0_'.�l 4:� 

00fa �l��3:i3�� 
« Ô vous les croyants ! Vous indiquerai-je un commerce qui vous sauvera 

d'un châtiment douloureux ? Croyez en Allah et en Son messager et 
combattez avec vos biens et vos personnes sur le sentier d'Allah ; cela est 
meilleur pour vous, si vous saviez ! »4 

En somme, les péchés font oublier à l'homme sa part de ce commerce 
profitable, en l'occupant par différents moyens par un commerce perdant, et 
c'est là un châtiment suffisant, qu'Allah nous vienne en aide. 

1 Muslim (223). 
2 At-Tawbah, v.111. 
3 At-Tawbah, v.112. 
4 As-�aff, v.10-11. 



Péchés et guérison 

53 - Les péchés font disparaître les bienfaits 

53 - Les péchés font disparaître les bienfaits existants, et empêchent la 
survenue des bienfaits à venir ? On ne préserve pas mieux les bienfaits 
d'Allah existants et on ne provoque pas mieux la survenue des bienfaits 
manquants qu'en Lui obéissant, car on ne peut parvenir à ce qui est auprès 
de Lui qu'en Lui obéissant. Allah (�) a établi pour toute chose des causes 
amenant sa survenue ou sa disparition, ainsi Il a fait de l'obéissance qu'on 
Lui voue une cause de survenue de Ses bienfaits, et de la désobéissance 
qu'on Lui oppose une cause empêchant la survenue de Ses bienfaits. Si Allah 
(�) veut préserver les bienfaits de Son serviteur, Il lui inspire de les préserver 
en Lui obéissant à travers eux ; et s'Il veut les faire disparaître, Il l' abandonne 
jusqu'à ce qu'il Lui désobéisse à travers eux. 

Il est étonnant de constater que l'homme sait cela, le voit en lui et 
d'autres, entend parler de ceux qui ont perdu les bienfaits d'Allah en Lui 
désobéissant, et persiste malgré tout dans la désobéissance à Allah, comme 
s'il faisait exception à la règle, et que cela frappait les gens mais pas lui. Est­
il une ignorance plus grande que celle-ci ? Est-il une plus grande injustice 
envers l'âme que celle-ci ? Le jugement appartient à Allah, l'Élevé, le Grand. 

54 - Les péchés éloignent les anges 

54 - Les péchés éloignent de l'homme son allié, la créature qui lui est 
la plus profitable et la plus sincère, celui dont la proximité comporte le 
succès, et qui est l'ange chargé de lui. Au contraire, ils rapprochent de lui 
son ennemi, la créature qui cherche le plus à le tromper et qui lui est le plus 
nuisible, Satan ; car si l'homme désobéit à Allah, l'ange s'éloigne de lui à 
mesure de cette désobéissance, au point qu'en raison d'un seul mensonge, il 
s'éloigne de lui d'une distance immense. Il est rapporté: « Si l 'homme ment, 
l 'ange s'éloigne de lui d 'une distance d'un mile en raison de son odeur 
pestilentielle. »1 Si l'ange s'éloigne de la sorte en raison d'un seul mensonge, 
alors de combien s' éloigne-t-il pour ce qui est pire et plus vil encore ? 

Un pieux prédécesseur a dit: « Lorsque le sexe pénètre le sexe, la terre 
hurle vers Allah, les anges fuient vers leur Seigneur et se plaignent de la 
gravité de ce qu'ils ont vu. » 

1 Ad-Q.acifah (1818), la chaîne de transmission du hadith est faible. 



Péchés et guérison 

Un autre pieux prédécesseur a dit : « Au matin, l'ange et le démon se 
pressent vers l'homme, s'il mentionne Allah, Le glorifie, Le loue et célèbre 
Son unicité, l'ange chasse le démon et dirige l'homme ; mais s'il débute sa 
journée autrement, l'ange s'éloigne de lui, et le démon le dirige. » 

L'ange ne cesse de se rapprocher de l'homme jusqu'à le dominer, et ainsi 
les anges le prennent pour allié dans sa vie, au moment de sa mort, et à sa 
résurrection, comme Allah (�) dit : 

��9� 1_; JJ,a �t i� fi:ir .;�=� j� r;. ,�� :r µ�rc;_:; LJ��,J10� 
o:--- . .:1'.i'i . .,. , .,. ��,-1 -: ,..,:::::1·1 · .th·.., , .,:  ... .  -:- 0 ..,..,- ,,...,.,.,� •� -'r' .i'1 s�:r, 
�::,. tJ_, 1.....:-'� � � r-'-''-:!-';)' � T'· --....:....)J� y .,...::..0 � �'t 

« Ceux qui disent : « Notre Seigneur est Allah », et qui se maintiennent 
dans la droiture, les anges au moment de la mort descendent sur eux. 
« N'ayez pas peur et ne soyez points affligés ;  mais recevez la bonne annonce 
du Paradis qui vous était promis. Nous sommes vos alliés dans la vie 
présente et dans l'au-delà »1 

S'il est dirigé par l'ange, c'est par la créature la plus sincère, la plus utile 
et la meilleure pour lui, ainsi il l'affermira, lui enseignera, renforcera son 
cœur et le soutiendra. Allah (�) dit : 

f;;,: �J1 �-�� � � �1 Jl 4_; 13;;. �� 
« Et ton Seigneur révéla aux anges : Je suis avec vous, affermissez donc 

ceux qui ont cru. »2 

Et l'ange lui dit au moment de la mort : « Ne crains rien, ne t'attriste pas, et 
reçois la bonne annonce de ce qui te réjouit. »3 Il l'affermit donc d'une parole 
ferme au moment où il en a le plus besoin en ce bas-monde, au moment de 
sa mort, et dans la tombe lorsqu'il est interrogé. Rien n'est donc plus utile à 
l'homme que la compagnie de l'ange qui est son allié dans son éveil et son 
sommeil, dans sa vie, au moment de sa mort et dans sa tombe, sa compagnie 
dans la solitude, son compagnon l'isolement, celui qui lui parle en secret, 
combat son ennemi, le protège et le soutient contre lui, lui promet et lui 
annonce le bien, et l'encourage à croire en la vérité, ainsi qu'il est rapporté 
dans le récit attribué au Prophète (�) [Marjuc] et au Compagnon [Mawqûj] : 
« L'ange et le démon disposent d'une voix dans le cœur du fils d'Adam, 
l'inspiration de l' ange consiste à encourager au bien et à la foi en la promesse 

1 Fu�ilat, v.30-31. 
2 Al-Anfâl, v.12. 
3 Ab_kâm Al-Janâ'iz, (p.156-160). 



Péchés et guérison 
[d'Allah] , et l'insufflation du démon consiste à encourager au mal et à renier 
la vérité. »1 

Si la proximité de l'ange s'accentue, il parlera par sa voix et lui inspirera 
des paroles justes, mais s'il s'éloigne et que le démon se rapproche de lui, 
c'est alors lui qui parlera de sa voix et lui inspirera des paroles mensongères 
et obscènes, et ce jusqu'à ce qu'on voit l'ange ou le démon parler par la voix 
de cet homme. Il est dit dans le hadith : « La quiétude parle de la voix de 
cUmar. »2 Un homme pouvait entendre une parole pieuse d'un homme pieux 
et dire : « C'est l'ange qui te l' a inspirée. » et il pouvait entendre le contraire 
et dire : « C'est le démon qui te l'a inspirée. » ainsi l'ange inspire la vérité 
dans le cœur et sur la langue, et le démon inspire le faux dans le cœur et sur 
la langue. 

Les péchés éloignent donc l'homme de son allié dans la proximité, la 
compagnie et l'alliance duquel réside son succès, de même qu'ils le 
rapprochent de son ennemi dans la proximité et l'alliance duquel résident 
son malheur et sa perte. Si bien que l'ange défend l'homme et le protège 
lorsque l'insensé se montre obscène et vulgaire envers lui, comme il est 
rapporté: deux hommes se disputèrent devant le Prophète (:i), l'un se mit à 
insulter l'autre qui, lui, restait silencieux, puis il tint des propos à son 
adversaire, c'est alors que le Prophète (�) se leva. L'homme dit : « Ô 
Messager d'Allah ! Lorsque j'ai répondu à certains de ses propos, tu t'es 
levé ? » Il répondit : «  L'ange te défendait, mais lorsque tu lui as répondu, le démon 
est venu, et je ne m'assois pas avec le démon. »3 Lorsque le musulman invoque 
en faveur de son frère en son absence, l'ange dit Âmîn à son invocation et il 
dit: « Et toi de même. »4 Lorsqu'il termine la récitation de Al-Fâtih_ah, l'ange 
dit Âmîn à son invocation5

• Lorsque le croyant monothéiste qui suit la voie 
d'Allah et la Sunna de Son Messager (:i) appelle à la prière, les anges 
porteurs du Trône, ainsi que ceux qui sont autour, demandent pardon pour 
lui6

. Lorsqu'il dort en état de pureté rituelle, un ange passe la nuit contre lui, 
et chaque fois qu'il se lève la nuit, il demande pardon pour lui7. 

L'ange du croyant le protège et le défend, il lui enseigne, l'affermit, et lui 
donne du courage, il ne convient donc pas qu'il soit malfaisant à ses côtés, 
lui nuise avec excès et le chasse, car il est son hôte et son voisin ; et si le fait 

1 �a!§t! At-Tirmidhî (2988). 2 Al-Mishkât (5989), il s'agit de propos attribués à cAJî (�). 
3 As-�a/:!îf1ah (5/271). 
4 Muslim (2732). 
s Al-Bukhârî (780) et Muslim (410). 
6 Voir sourate Ghâfir, v.7. 
7 Voir Fat/:! Al-Bârî (11/109). 



Péchés et guérison 
d'honorer l'hôte parmi les hommes, et la bonté envers le voisin comptent 
parmi les implications et conséquences de la foi, alors que dire du fait 
d'honorer le plus noble des hôtes et le meilleur des voisins ? Si l'homme nuit 
à l'ange en commettant différentes formes de péchés, d'injustices et de 
turpitudes, son Seigneur invoque contre lui et dit : « Qu'Allah ne te 
récompense pas par un bien. »1 de la même manière qu'il invoque en sa 
faveur si, au contraire, il l'honore par l'obéissance et la bienfaisance. Un 
Compagnon a dit : « Vous accompagnent ceux qui ne vous quittent jamais, 
alors soyez gênés devant eux et honorez-les. » Personne n'est plus blâmable 
que celui qui n'éprouve pas de pudeur envers le Généreux, le Vénérable, et 
ne Le respecte ni ne Le révère, et Allah (�) a indiqué cela dans Sa Parole : 

05):��5;1;;0 0&��0���b 
« Alors que des anges gardiens veillent sur vous, de nobles anges qui 

inscrivent vos faits et gestes, et qui savent ce que vous faites. »2 

Autrement dit : éprouvez de la gêne devant ces nobles gardiens, honorez­
les, révérez-les afin qu'ils ne voient pas ce dont vous seriez gênés de montrer 
à vos semblables, et les anges sont également touchés par ce qui nuit à 
l'homme ; ainsi si l'homme subit un tort face à celui qui commet des 
turpitudes et désobéit devant lui, même s'il peut agir lui aussi de la sorte, 
alors que dire du tort causé aux nobles anges scribes ? Qu'Allah nous vienne 
en aide. 

55 - Les péchés causent la perte 

55 - Les péchés provoquent les causes de la perte de l'homme en cette 
vie et dans l'au-delà, car les péchés sont des maladies qui, lorsqu'elles 
s'imposent, tuent nécessairement. De la même manière que le corps n'est en 
bonne santé qu'à l'aide d'une nourriture qui préservera sa force, d'une 
évacuation qui le débarrassera des matières viciées et des humeurs viles qui, 
lorsqu'elles dominent le corps, l'altèrent, et d'une diète qui l'empêche de 
consommer ce qui lui nuit et dont il peut craindre le tort. Il en est de même 
pour le cœur dont la vie n'est parfaite qu'au moyen d'une nourriture de foi 
et d' œuvres pieuses qui préserveront sa force, d'une évacuation par le 
repentir sincère qui le débarrassera des matières viciées et des humeurs viles, 
et d'une diète qui préservera sa santé et éloignera ce qui s'y oppose, en 
délaissant la pratique de ce qui s'oppose à la santé. 

1 NdT : De toutes les éditions que nous avons pu consulter, aucune n'indique de Texte 
authentique étayant cette affirmation, et Allah est plus savant. 
2 Al-Infitâr, v.10-12. 



Péchés et guérison 
La piété (At-Taqwâ) est un terme qui englobe ces trois choses, et tout 

manque en cela entraînera un manque relatif dans la piété. Si cela est établi, 
les péchés s'opposent donc clairement à ces trois choses, car ils amènent des 
matières nuisibles et un mélange qui s'oppose à la diète et empêche 
l'évacuation par le repentir sincère. Vois le corps souffrant en lequel 
s'accumulent les humeurs viles et les matières composant la maladie, qui ne 
peut les évacuer et ne pratique pas de diète contre celles-ci ; qu'en sera-t-il 
de sa santé et de sa survie ? Quelle belle parole que celle-ci 

À travers la diète tu préserves ton corps 
Par crainte d'une douleur aigue 

Alors qu'il t'aurait fallu avant tout t'abstenir 
Des péchés, par crainte de l'Enfer 

Ainsi, celui qui préserve sa force en se conformant aux commandements, 
par la pratique de la diète en s'écartant des interdits, et en évacuant les 
humeurs par le repentir sincère, ne cessera de rechercher le bien et de fuir le 
mal, sous toutes leurs formes. Qu'Allah nous vienne en aide. 

56 - Les péchés amènent l'application des peines légales 

Si ces châtiments ne te dissuadent pas et que tu ne leur trouves aucun 
effet en ton cœur, alors rappelle-lui les peines légales1 qu'Allah et Son 
Messager ont légiférées pour ces crimes, comme l'amputation de la main 
pour le vol de trois dirhams ; l'amputation de la main et de la jambe pour le 
brigandage de celui dont les biens et la personne sont protégés ; le fendage 
de la peau par le fouet pour la calomnie d'une personne chaste ; la 
consommation volontaire d'une seule goutte d'alcool ; la pire des morts par 
lapidation pour la pénétration du gland dans un sexe qui lui était interdit, 
tout en réduisant cette peine pour celui qui n'a jamais connu le mariage, à 
cent coups de fouet et à l'exil d'une année en dehors de son pays et ses terres ; 
la séparation [par le sabre] de la tête et du corps de celui qui tombe dans 
l'illicite avec une femme qui lui est interdite au mariage, délaisse la prière 
obligatoire ou prononce des paroles de mécréance ; l'exécution de celui qui 
a un rapport charnel avec un homme, actif et passif ; l'exécution de celui qui 
sodomise une bête, ainsi que de cette bête ; [le Prophète (�)] voulut 
également brûler les maisons de ceux qui ne participaient pas à la prière en 
commun ; et d'autres châtiments encore liés aux différents crimes, et qui, par 
la sagesse d'Allah, correspondent aux implications de ces différents crimes 
et à leur répression. 

1 NdT : Nous rappelons que les peines légales ne sont appliquées que par le gouverneur au 
sein de l'État musulman. Il n'appartient pas à un individu de décider, et encore moins 
d'appliquer une peine. 



Péchés et guérison 
Lorsque la dissuasion est naturelle et qu'il n'y a par nature aucun désir 

pour cela, [le Législateur] s'est contenté de le déclarer illicite et le blâmer, 
sans légiférer aucune peine légale, comme pour le fait de manger un crottin, 
de boire du sang, ou de consommer d'une bête morte non sacrifiée. Mais 
pour ce qui suscite par nature un désir, [le Législateur] a établi un châtiment 
correspondant au méfait et au désir naturel pour cela. Ainsi, puisque le désir 
pour la fornication compte parmi les désirs les plus forts, son châtiment 
suprême figure parmi les pires des exécutions, et son châtiment le moindre 
est la plus grande des formes de flagellation, en plus de l' exil. Et puisque que 
le crime d'homosexualité comporte ces deux choses, sa peine légale est 
l'exécution dans tous les cas. Comme le désir pour le vol est grand et que son 
méfait l'est également, on ampute la main. Médite sur Sa sagesse dans 
l'altération du membre par lequel l'homme a commis le crime. On coupe au 
brigand de grand chemin la main et le pied qu'il utilise pour cela, alors qu'on 
ne coupe pas la langue de celui qui porte de fausses accusations de 
fornication, car le méfait de cette amputation dépasserait celui du crime, 
alors on s'est contenté de faire souffrir l'ensemble de son corps par la 
flagellation. 

Si on objecte : Pourquoi n'a-t-on donc pas amputé le sexe du fornicateur 
par lequel il est tombé dans le péché ? On peut répondre qu'on ne le fait pas, 
et ce pour plusieurs raisons. La première est que le méfait de cette 
amputation dépasse celui du crime, car cela empêche la descendance et 
expose à la mort. La deuxième est que le sexe est un membre caché, et que 
son amputation ne permet pas de parvenir à l'objectif visé par la peine légale 
qui est de dissuader et blâmer les criminels semblables, au contraire de 
l'amputation de la main. La troisième est que si on ampute une main, il lui 
en reste une autre en compensation, au contraire du sexe. La quatrième est 
que le plaisir de la fornication touche l'ensemble du corps, il est donc 
meilleur que le châtiment frappe l'ensemble du corps, plutôt que de limiter 
cela à un seul membre. 

Les peines légales du Législateur ont donc été établies de la manière la 
plus parfaite, la plus en phase avec la raison, et la plus en adéquation avec 
l'intérêt général. En somme, les péchés amènent soit des châtiments légaux, 
soit des châtiments universels, ou Allah peut rassembler les deux, tout 
comme Il peut les lever pour celui qui se repent et agit en bien. 



Péchés et guérison 

57 - Les châtiments légaux et universels 

Les châtiments des péchés sont de deux types : légaux et universels ; si le 
châtiment légal est appliqué, il lève ou atténue le châtiment universel, et il 
est rare que le Seigneur (�) réunisse pour Son serviteur les deux châtiments, 
sauf si l'un seulement ne suffit pas à lever ce qu'implique le péché et à faire 
disparaître son mal. Si les châtiments légaux ne sont pas appliqués, 
surviennent alors les châtiments universels qui peuvent être plus ou moins 
durs que les châtiments légaux, mais qui frappent l'ensemble des gens, alors 
que les châtiments légaux ne concernent que des individus déterminés, car 
le Seigneur (�) ne châtie légalement que celui qui a commis le crime ou l'a 
provoqué. 

Pour ce qui est des châtiments universels, ils frappent les masses et les 
individus, car lorsque le péché est caché, il ne nuit qu'à celui qui l'a commis, 
alors que lorsqu'il est commis ouvertement, il nuit à l'ensemble des gens. 
Lorsque les gens voient le mal mais qu'ils s'associent dans le fait de ne pas 
le réprouver, peu s'en faut qu'Allah ne les frappe tous de Son châtiment. 

Il a précédé qu'Allah (�) a établi les peines légales en fonction du méfait 
du péché et du désir naturel pour ce dernier. Allah (�) a établi trois types de 
peines légales : l'exécution, l'amputation, et la flagellation. L'exécution 
concerne la mécréance, ce qui en découle et s'en rapproche, comme la 
fornication et l'homosexualité, car cela corrompt la religion, la descendance 
et le genre. L'imam Ahmad a dit : « Je ne connais pas, après le meurtre, de 
crime plus grand que la fornication. » Il argumenta par le hadith de cAbd 
Allah Ibn Mascûd (�) qui dit : «  Ô Messager d'Allah ! Quel est le plus grand 
péché ? - Que tu donnes un égal à Allah, alors que c'est Lui qui t'a créé. - Et 
ensuite ? - Que tu tues ton enfant de crainte qu'il ne partage ta nourriture. - Et 
ensuite ? - Que tu commettes l'adultère avec l'épouse de ton voisin. »1 Allah (�) 
révéla ce qui vint confirmer cela : 

�_; �_;; 1_; :iJ\ :h�v �Î ..:·:.,, 0_r.� 1; .;..,� 4J�� 20.;-½ � &Jt 
0 tG� �_; �  

« Ceux qui n'invoquent pas d'autre divinité avec Allah, ne tuent pas la 
personne dont Allah a interdit [le meurtre], sauf de plein droit, et qui ne 
commettent pas la fornication. Quiconque agit ainsi, sera dans le péché. »2 

1 Al-Bukhârî (4702) et Muslim (86). 
2 Al-Furqân, v.68. 



Péchés et guérison 

Le Prophète (�) a mentionné pour chaque type ce qui est de pire, afin que 
sa réponse corresponde à la question, car il a été interrogé sur le plus grand 
des péchés, et il a répondu en mentionnant ses plus grands types, et ce qui 
est de pire en chacun d'eux. La pire des formes de polythéisme consiste à ce 
que l'homme donne un égal à Allah ; la pire des formes de meurtre consiste 
à tuer son enfant par peur qu'il partage nourriture et boisson ; et la pire des 
formes de fornication consiste à commettre l'adultère avec la femme du 
voisin, car la gravité de la fornication est multipliée en fonction de ce qu'elle 
bafoue comme droits. 

Ainsi, la fornication commise avec une femme mariée relève d'un péché 
et châtiment pires qu'avec celle qui n'a pas d'époux, puisque cela comporte 
une violation du caractère sacré de l'époux, une corruption de sa couche, 
l'affiliation d'une descendance qui n'est pas la sienne, et d'autres torts 
encore ; son péché et crime est donc pire que la fornication commise avec 
celle qui n'a pas d'époux. Si son mari est un voisin, s'ajoute à cela la plus 
grande forme de tort causé au voisin, et telle est la plus grande des calamités. 
Il est rapporté authentiquement que le Prophète (�) a dit: « N'entrera pas au 
Paradis, celui dont le voisin n'est pas à l'abri de ses calamités. »1 et il n'y a pas de 
plus grande calamité que de forniquer avec la femme du voisin. La 
fornication avec cent femmes sans époux est moindre auprès d'Allah que 
l'adultère avec la femme du voisin. 

Si le voisin est un frère ou un proche, s'ajoute à cela la rupture des liens 
de parenté, et ainsi le péché est démultiplié. Si le voisin s'est absenté pour 
l'obéissance à Allah, comme la prière, la recherche de la science, et le djihad, 
le péché est démultiplié, au point qu'au Jour de la Résurrection on arrêtera 
celui qui a commis l'adultère avec l'épouse d'un homme parti au combat, et 
on dira à ce dernier : « Prends ce que tu veux de ses bonnes actions. » Le 
Prophète (�) dit : « Qu'en pensez-vous ? »2 C'est-à-dire, que pensez-vous du 
fait qu'on le laisse prendre autant de bonnes actions qu'il le désire, au vu du 
grand besoin d'une seule bonne action, au point que ni un père et son fils, ni 
deux compagnons et amis ne renonceront à un seul de leur droit l'un vis-à­
vis de l' autre ? 

Si, en plus, cette femme lui est interdite au mariage, s'ajoute à cela la 
rupture des liens de parenté ; si le fornicateur a déjà connu le mariage, le 
péché est plus grand encore ; s'il est âgé, le péché est plus grand encore, et il 
compte parmi les trois personnes auxquelles Allah ne parlera pas, qu'II ne 
purifiera pas au Jour de la Résurrection, qui auront un châtiment 

1 Muslim (46). 
2 Muslim (1897). 



Péchés et guérison 

douloureux1. Si, en plus, cela se déroule pendant un mois sacré, sur un 
territoire sacré, ou un moment éminent auprès d'Allah, comme les moments 
de prière ou d'exaucement, le péché est multiplié. Ainsi, médite les méfaits 
des péchés et la multiplication de leurs péchés et de leurs châtiments. 
Qu'Allah nous vienne en aide. 

58 - Le vol corrompt les biens 

Allah (�) a légiféré l'amputation pour la corruption des biens, car il n'est 
pas possible de se prémunir contre le voleur qui dérobe subrepticement les 
biens, s'introduit dans les demeures, et franchit les enceintes ; il est 
semblable au chat et au serpent qui entre chez toi sans que tu ne t'en 
aperçoives. Le méfait du vol ne va pas jusqu'à celui du meurtre, on ne peut 
l'empêcher par la flagellation, alors la meilleure manière de s'en prémunir 
est de détacher le membre utilisé pour commettre ce crime. 

La flagellation, elle, est appliquée pour ce qui corrompt la raison et 
anéantit l'honneur par l'accusation infondée d'adultère. Ainsi, les 
châtiments religieux d'Allah gravitent autour de ces trois types, de la même 
manière que les expiations gravitent autour de trois types que sont 
l'affranchissement - qui est la plus élevée, la nourriture offerte [ aux pauvres] , 
et le jeûne. 

Allah (�) a divisé les péchés en trois types. Le premier demande 
l'application d'une peine légale, et pour lequel aucune expiation n'est 
requise, puisqu'on se suffit de la peine légale. Le deuxième n'entraîne pas 
l'application d'une peine légale, mais une expiation est légiférée, comme le 
coït lors d'une journée de jeûne du mois de Ramadan, le coït en état de 
sacralisation, Ad-Dhihâr, l'homicide involontaire, le parjure, et autre. Et le 
troisième qui n'entraîne ni peine légale ni expiation, et qui se compose de 
deux catégories : la première concerne ce dont on s'abstient naturellement, 
comme le fait de manger des souillures, de boire de l'urine et du sang ; et la 
deuxième ce dont le méfait est moindre en comparaison du méfait que 
susciterait l'application d'une peine légale, comme le regard, le baiser, le 
toucher ou la conversation avec une femme étrangère, le vol d'un sou, et 
autre. 

Les expiations sont légiférées en trois cas : 

Le premier concerne ce qui est en principe licite mais en quoi survient ce 
qui l'interdit, et que l'on commet tout de même en cet état interdit, comme 
le coït en état de sacralisation ou de jeûne, ou encore le coït lors des périodes 

1 Muslim (107). 

155 



Péchés et guérison 

de règles et de lochies ; au contraire de la sodomie, c'est pourquoi le fait que 
certains jurisconsultes l'aient associé au coït en période de règles n'est pas 
valide, car elle n'est permise à aucun moment, et elle est semblable à 
l'homosexualité et à la consommation d'alcool. 

Le deuxième concerne ce qui a été établi pour Allah comme vœu pieux 
ou serment, ou encore ce qu'on s'est interdit pour Allah et qu'on veut par la 
suite se permettre ; Allah (�) a légiféré, pour se défaire de cela, une expiation 
(Kaffârah) qu'Il a nommée libération de serment (Tab_illah) qui n'est pas, 
comme l'ont pensé certains jurisconsultes, une manière de porter atteinte au 
caractère sacré de la chose par le parjure, car le parjure peut être obligatoire, 
recommandé, ou permis, alors que l'expiation n'existe que pour se libérer de 
ce qui a été établi. 

Le troisième concerne ce qui est une compensation pour une chose 
perdue, comme l'expiation suite à un homicide involontaire, même si aucun 
péché n'est commis ici, ou encore l'expiation pour la mort accidentelle d'un 
gibier. Cela compte parmi les formes compensatrices, alors que le premier 
compte parmi les formes répressives, et le deuxième parmi les formes 
libératrices de ce qu'interdisait le serment. 

La peine légale (Al-Hadd) et la peine discrétionnaire (At-Taczîr)1 ne sont 
jamais rassemblées pour un même péché, mais si une peine légale existe, on 
s'en suffit, sinon on se contente d'une peine discrétionnaire. De même la 
peine légale et l'expiation (Al-Kaffârah) ne sont jamais rassemblées pour un 
même péché, mais tout péché entrainant l'application d'une peine ne 
réclame aucune expiation, et ce qui conduit à l'acquittement d'une expiation 
n'entraîne l'application d'aucune peine légale. Mais peut-on rassembler une 
peine discrétionnaire et une expiation pour un péché qui n'entraîne 
l'application d'aucune peine légale ? On trouve deux avis sur la question, le 
premier est que cela est semblable au coït en état de sacralisation et de jeûne, 
ou en période de règles, en quel cas on impose l'acquittement d'une 
expiation. Le deuxième est que la peine discrétionnaire est obligatoire pour 
l'atteinte portée à travers le crime commis. On a également dit qu'il n'y avait 
pas de peine discrétionnaire en ce cas, qu'on se contentait de l'expiation qui 
compense et efface [le péché commis]. 

1 At-Taczîr désigne dans la langue le blâme ; et dans la terminologie religieuse la sanction non 
définie qui doit être appliquée par respect du droit d'Allah ('M) ou d'un homme, pour tout 
péché pour lequel aucune peine légale (HadrI) et aucune expiation (Kaffârah) n'ont été définies. 



Péchés et guérison 

59 - Les châtiments universels du cœur et du corps 

Concernant les châtiments universels, ils sont de deux types, l'un frappe 
les cœurs et les âmes, et l'autre les corps et les biens. Ceux qui frappent les 
cœurs sont de deux formes, la première consiste en des souffrances 
existentielles qui frappent le cœur, et la deuxième en une suppression des 
moyens qui assurent sa vie et sa rectitude, et s'ils disparaissent, ils laissent la 
place à leurs opposés. Le châtiment du cœur est le pire des deux châtiments, 
et il est également le fondement du châtiment du corps. 

Ce châtiment se renforce et se développe jusqu'à se propager du cœur 
vers le corps, de la même manière que la souffrance du corps se propage au 
cœur, et lorsque l'âme quitte le corps, le jugement est lié à elle, et à ce moment 
apparaît le châtiment du cœur de manière apparente et claire, ce que l'on 
nomme « le châtiment de la tombe », et le fait qu'on l'attribue au monde de 
la tombe [Al-Barzakh] est semblable au fait qu'on attribue le châtiment du 
corps à ce bas-monde. 

60 - Les châtiments corporels de cette vie et de l'au-delà 

Les châtiments frappant le corps sont eux aussi de deux types, l'un en ce 
bas-monde et l'autre dans l'au-delà. Leur dureté et leur permanence sont 
fonction des méfaits qu' ils impliquent, dans la dureté ou la légèreté. Ainsi, il 
n'existe pas fondamentalement, en ce bas-monde et dans l'au-delà, de mal, 
si ce ne sont les péchés et leurs conséquences. Le « mal » est un terme 
désignant tout cela, et son origine se trouve dans le mal de l'âme et des actes 
qui sont les deux sources contre lesquels le Prophète (�) cherchait protection 
dans ses introductions, en disant: « Nous cherchons protection auprès d'Allah 
contre les maux de nos âmes et les méfaits de nos actes »1 Les méfaits de nos actes 
proviennent du mal de l'âme, donc tout le mal naît du mal de l'âme, car les 
actes mauvais n'en sont qu'une subdivision et conséquence. 

On a divergé concernant le sens de sa parole « les méfaits de nos actes », 
cela signifie-t-il ce qui est mauvais de nos actes, désignant ainsi une variété 
parmi un geme, une partie d'un ensemble2? On a également dit que cela 
désignait les conséquences nuisibles, ainsi le sens serait: « Nous cherchons 
protection auprès d'Allah contre les conséquences nuisibles de nos actes », 
et c'est là l'avis prépondérant. La recherche de protection (Al-Isticâdhah) 
englobe tout le mal, car le mal de l'âme implique les actes mauvais qui 

1 �af1îf1 Ibn Mâjah (1548). 
2 NdT : En quel cas, la traduction plus exacte serait « nos actes mauvais». 



Péchés et guérison 

impliquent les conséquences mauvaises. Ainsi, en mentionnant les maux des 
âmes, il indique ce que cela implique comme actes vils, et il s'est contenté de 
cette mention, car elle en est le fondement. Puis il a mentionné l'objectif et le 
but du mal que sont les mauvaises actions qui nuisent à l'homme, à travers 
les châtiments et souffrances. Ainsi, cette recherche de protection englobe le 
fondement du mal, sa subdivision, son objectif et ses implications. Parmi les 
invocations des anges en faveur des croyants figure 

C 

,�_; � �_; wl� '":JÎ _; �j �t�·/.Jf r--4;� 
J' � ,,,,. ::,.. ;,,, ,.,,, ;:,. ;;,, 

« Et préserve-les des mauvaises actions. Et quiconque Tu préserves des 
mauvaises actions en ce jour, Tu lui auras fait miséricorde »1 

Cela englobe la demande de leur protection contre les actes mauvais et 
leurs conséquences qui nuisent à qui les commet. Si Allah (�) les préserve 
des mauvaises actions, Il les aura préservés de la mauvaise rétribution, 
même si Sa Parole « Et quiconque Tu préserves des mauvaises actions en ce 
jour, Tu lui auras fait miséricorde » indique plus clairement les 
conséquences des actes dont on cherchera à se prémunir en ce jour. Si on 
objecte que [les anges] ont demandé à Allah (�) qu'Il préserve [Ses 
serviteurs] du châtiment de la Fournaise, et telle est la demande de 
protection contre les conséquences mauvaises, ce qui indique que c'est bien 
contre les mauvaises actions elles-mêmes qu'ils ont demandé protection ; 
ainsi la demande des anges serait semblable à la recherche de protection du 
Prophète (�). On ne peut comprendre de cette manière le terme « en ce jour » 
car ce qui est recherché est la protection contre les méfaits des actes en ce 
jour, et ces méfaits sont eux-mêmes un mal! On a également dit que la 
protection contre les mauvaises actions était de deux types ; le premier 
consiste en une protection contre le fait de les commettre ; le second en une 
protection contre leur rétribution, par le pardon, ainsi le serviteur n'est pas 
châtié pour cela ; et le verset englobe ces deux choses. 

Médite sur ce que comporte ce qu'on rapporte ici des anges comme 
louange de la foi et des actes pieux, de bienfaisance envers les croyants par 
la demande de pardon pour eux, en intercédant auprès d'Allah en faisant 
précéder leur demande de la mention de l'immensité de Sa science, et de 
l'étendue de Sa miséricorde. L'immensité de Sa science comprend Sa 
connaissance de leurs péchés, de leurs causes, de leur incapacité à être 
préservés [du péché] , de la domination de leur ennemi et de leur âme, de 
leurs passions et leur nature, et de ce qu'on a embelli pour eux de ce bas­
monde et de ses parures. Il les connaît car c'est Lui qui les a créés de la terre, 
lorsqu'ils n'étaient que des fœtus dans le ventre de leur mère, Il a toujours 

1 Ghâfir, v.9. 



Péchés et guérison 
su qu'ils Lui désobéiraient nécessairement, mais Il aime la clémence et le 
pardon ; et bien d'autres choses encore faisant partie de l'immensité de Sa 
science que personne d'autre que Lui ne peur cerner. 

L'étendue de Sa miséricorde comprend qu'aucun des croyants adeptes 
de Son unicité et de Son amour ne périsse, car Sa miséricorde est vaste, n'en 
sortent que les malheureux, et il n'y a pas plus malheureux que celui auquel 
ne suffit pas Sa miséricorde qui cerne toute chose. 

Puis ils Lui ont demandé de pardonner aux repentants qui empruntent 
Son chemin 1, la voie qui mène à Lui, et qui est Son pardon, Son amour et Son 
obéissance. Ils se sont repentis de ce qu'Il réprouve, et ils ont suivi le chemin 
qu'Il aime. 

Puis ils Lui ont demandé de les préserver du châtiment de la Fournaise, 
et qu'il les fasse entrer avec les croyants - leurs ascendants, descendants et 
épouses - dans les jardins éternels qu'il leur a promis. 

Même si Allah ne manque pas à Sa promesse, Il l' a liée à certaines causes, 
parmi lesquelles l'invocation de Ses anges en leur faveur, afin qu'il les y fasse 
entrer par Sa miséricorde. Ils y entrent donc par Sa miséricorde qui 
comprend le fait qu'il leur accorde d'accomplir les actes qui permettent d'y 
entrer, mais également l'invocation des anges pour cela. Puis Allah (lm) 
mentionne que les anges ont dit à la fin de cette invocation : « c'est Toi le 
Puissant, le Sage » Ce qui signifie que l'origine, la cause et la finalité de cela, 
provient de la perfection de Ton pouvoir et de Ta science, car la puissance 
est la perfection du pouvoir, et la sagesse, la perfection de la science. Par ces 
deux Attributs, Allah (lm) décrète ce qu'il veut, commande, interdit, 
récompense et châtie ; et ces deux Attributs sont la source de la Création et 
de l'Ordre. 

En somme, les châtiments provoqués par les mauvaises actions se 
composent de châtiments légaux ; de châtiments universels qui frappent le 
cœur, le corps, ou les deux conjointement ; de châtiments dans la demeure 
de la tombe après la mort, et de châtiments au Jour de la Résurrection des 
corps. Le péché n'est donc jamais dénué de châtiment, mais en raison de son 
ignorance, l'homme ne réalise pas ce qu'il comporte comme châtiments, car 
il est semblable à l'homme ivre, drogué, et endormi qui ne ressent pas la 
douleur, mais qui, lorsqu'il s'éveille et dégrise, la ressent. Les châtiments 
sont liés aux péchés, comme la brûlure au feu, la brisure à la casse, la noyade 

1 « Pardonne à ceux qui se repentent et suivent Ton chemin et protège-les du châtiment de 
l'Enfer. Seigneur ! Fais-les entrer aux jardins d'Eden que Tu leur as promis, ainsi qu'aux 
vertueux parmi leurs ancêtres, leurs épouses et leurs descendants, car c'est Toi le Puissant, le 
Sage » Ghâfir, v.7-8. 



Péchés et guérison 

à l'eau, la putréfaction du corps aux poisons, et les maladies aux causes qui 
les provoquent. 

Le méfait peut survenir en même temps que le péché, tout comme il peut 
tarder, plus ou moins longtemps, de la même manière que la maladie peut 
survenir en même temps que ce qui la provoque, ou plus tard. L'homme fait 
souvent erreur à ce sujet, il commet un péché et n'en voit pas directement la 
conséquence, sans savoir que son acte agit progressivement, de la même 
manière que les poisons et choses nocives agissent flèche après flèche. Si 
l'homme fait suivre cela de remèdes, se vide [ du mal] et se met à la diète [il 
pourra être sauvé], sinon il court à la perte. Ceci, s'il s'agit d'un seul péché 
qu'il ne fait pas suivre de ce qui annihilera ses effets, alors que dire du péché 
suivi d'un autre péché, chaque jour et chaque instant ? Qu'Allah nous vienne 
en aide. 

6 1  - Les châtiments qu'Allah a liés aux péchés 

Garde à l'esprit certains des châtiments qu'Allah (�) a liés aux péchés, 
permets à une partie de t'atteindre, et fais en sorte que cela amène l'âme à 
les fuir. Je vais t'exposer des voies suffisantes à l'homme de raison qui les 
déclare véridiques : 

1 - Le scellement du cœur et de l'ouïe, l'obstruction de la vue, la 
fermeture du cœur, et leur recouvrement de voiles et de rouille, le 
renversement du cœur et de la vue, l'interposition entre l'homme et son 
cœur, le détournement du cœur de la mention du Seigneur, l'oubli par 
l'homme de sa personne, l'abandon de la volonté d'Allah de purifier le cœur, 
l'oppression et la gêne de la poitrine comme si l'homme s'élevait dans le ciel, 
le détournement du cœur de la vérité, l'ajout de maladie à sa maladie, le 
retournement et le culbutement du cœur, si bien qu'il demeure ainsi, comme 
l'a rapporté l'imam Ahmad de Hudhayfah Ibn Al-Yamân (�) : « Les cœurs 
sont de quatre types : un cœur lisse comportant une lampe luisante, celui du 
croyant ; un cœur rustre, celui du mécréant ; un cœur retourné, celui de 
l'hypocrite ; et un cœur nourrit de deux substances, celle de la foi et celle de 
l'hypocrisie, et ce cœur penche vers ce qui prédomine. »1 

2 - Le découragement et l'arrêt dans l'obéissance. 

3 - La surdité du cœur l'empêchant d'entendre la vérité, son mutisme 
l'empêchant de la prononcer, son aveuglement l'empêchant de la voir, ainsi 
le cœur devient, face à la vérité qui ne lui est d'aucun profit, comme l'oreille 

1 Al-Hilyah (1/276). 



Péchés et guérison 
du sourd face aux sons, l' œil de l'aveugle face aux couleurs, et la langue du 
muet devant la parole. 

On constate ainsi l'aveuglement, la surdité, et le mutisme du cœur par 
son essence et sa substance, et celui des membres par leurs symptômes et 
leur rattachement : 

�î · :ir 01�1, ,
o

-:: . �-r ... ., ,,... � ... ;-i ... .  -:: .q (� û JJ 4J ($) -� � �J �  � --r-� 
« Ce ne sont pas les yeux qui s'aveuglent, mais les cœurs dans les 

poitrines »1 

Ce n'est pas une négation de l'aveuglement tangible de la vue, et 
comment pourrait-il en être ainsi, alors qu'Allah (�) dit : 

��'if�� 
« Nul reproche adressé à l'aveugle, [pour les obligations qu'il ne peut 

remplir] »2 

0��1::i;JOJ;;� 
« Il a froncé les sourcils et s'est détourné, parce que l'aveugle est venu à 

lui »3 

Cela signifie que l'aveuglement total n'est en réalité que l'aveuglement 
du cœur, au point que pour Lui la cécité n'est pas considérée et qu'il est 
valide de la nier, eu égard à Sa perfection et à Son pouvoir, comme l'a dit le 
Prophète (:1) : « L'homme fort n'est pas celui qui terrasse les gens, mais celui qui 
se maîtrise dans la colère. »

4 ou sa parole : « Le pauvre n'est pas celui qui mendie 
et qu'on contente par une ou deux bouchées, mais le pauvre est celui qui ne demande 
pas aux gens et qu'on ne soupçonne pas [d'être dans le besoin], si bien qu'on ne lui 
accorde pas l'aumône. »5 Et les exemples similaires sont très nombreux. En 
somme, parmi les châtiments provoqués par les péchés on compte le fait 
qu'ils rendent le cœur aveugle, sourd et muet. 

4 - L'engloutissement du cœur, tout comme un lieu et ce qu'il contient 
peut être englouti, et on entraîne alors le cœur aux plus bas degrés, sans que 
l'homme ne s'en aperçoive. Le signe que le cœur a été englouti est qu'il ne 
cesse de tourner autour des bassesses, souillures et vilénies ; alors que le 
cœur qu'Allah a élevé et rapproché de Lui ne cesse de tourner autour du 
Trône. 

1 Ghâfir, v.9. 
2 <Abasa, v.1-2. 
3 An-Nûr, v.61. 
4 Al-Bukhârî (5763) et Muslim (2609). 
s Al-Bukhârî (1409) et Muslim (1039). 

J6J 



Péchés et guérison 
5 - L'éloignement vis-à-vis de la bonté, du bien, des œuvres, paroles et 

comportements élevés. Un pieux prédécesseur a dit: « Ces cœurs 
déambulent, certains autour du Trône, et d'autres autour des lieux 
d'aisance. »1 

6 - La transformation du cœur, comme on transforme une apparence, et 
ainsi le cœur devient semblable au cœur des animaux auxquels il ressemble 
dans son comportement, ses actes et sa nature. Certains cœurs sont 
transformés et empruntent le comportement du porc en raison de la forte 
ressemblance avec lui, d'autres celui du chien, de l'âne, du serpent, du 
scorpion ou d'autres encore. C'est là l'interprétation de Sufyân Ibn cUyaynah 
concernant la Parole d'Allah (�) 

�tr ..... .,,,.t ,.-{ -� �.,,., ..... .,,,. .,._ , , -""' .... ,,,,,,,,, .� •.-1 ..... -...... ,,,,,,,,, ("'_(!; �\ �l�4;�?�.J �.)l' I ��\.,�[._, 
« Il n'est point d'animal sur terre ou d'oiseau qui étend ses ailes [ dans les 

airs], qui ne soit une communauté, comme la vôtre »2 

Il dit : certains empruntent le comportement des fauves féroces, d'autres 
celui des chiens, des porcs, et des ânes ; d'autres encore se parent de leurs 
vêtements comme le paon se parent de ses plumes ; d'autres sont stupides 
comme l'âne, d'autres s'enorgueillissent à la manière du coq, d'autres encore 
apprivoisent et son apprivoisés comme le pigeon, d'autres sont rancuniers 
comme le chameau, d'autres ne sont que bien comme le bétail, d'autres 
encore ressemblent à des loups, et d'aucuns ressemblent à des renards et 
rusent à leur manière. 

Allah (�) a parfois comparé les adeptes de l'ignorance et du 
fourvoiement aux ânes3, d'autres fois au chien4, et d'autres fois encore au 
bétail5. Cette ressemblance se renforce intérieurement jusqu'à se manifester 
discrètement en apparence et être vue par les gens perspicaces, mais aussi 
par tout un chacun lorsqu'elle se manifeste dans les actes. Elle ne cesse de se 
renforcer jusqu'à ce qu'on honnisse cette apparence et que l'apparence 
[physique] de cet homme change, par la permission d'Allah, et telle est la 
transformation totale. Allah (�) métamorphose cette apparence en celle d'un 
animal, comme Il l'a fait pour les juifs et leurs semblables, et Il le fera pour 
un peuple de cette communauté, Il les transformera en singes et en porcs. 

1 �ifah As-�afwah (2/295). 
2 Al-Ancâm, v.38. 
3 « Ceux à qui fut confiée la Thora, mais qui ne l'ont pas appliquée, sont comparables à un 
âne qui transporte des livres. » Al-Jumucah, v.5. 
4 « •• •  il pencha vers la [vie sur] terre et suivit ses passions. Il est comparable à un chien : si 
tu le chasses, il halète, et si tu le laisses, il halète aussi. » Al-Acrâf, v.175-176. 
s « Ceux-là sont comme le bétail, même plus égarés encore. Ainsi sont ceux qui vivent dans 
l'insouciance » Al-Acrâf, v.179. 



Péchés et guérison 
Gloire à Allah ! Combien de cœurs sont retournés sans que ceux qui les 

renferment ne le sachent ! Combien de cœurs sont transformés et engloutis ! 
Combien sont éprouvés par les éloges que leur adressent les gens ! Combien 
sont trompés par la dissimulation [ de leurs actes] qu'Allah leur accorde ! 
Combien sont amenés progressivement à la perte par les bienfaits qu'Allah 
leur accorde ! Tout cela n'est que châtiment et humiliation, alors que 
l' ignorant le voit comme de la bonté ! 

7 - La ruse qu'Allah emploie contre celui qui ruse, la tromperie qu'Il 
déploie contre celui qui trompe, la moquerie qu'Il adresse à ceux qui se 
moquent, et le fourvoiement qu'Il afflige au cœur qui se détourne de la 
vérité. 

8 - Le renversement du cœur, au point qu'il voit le faux comme étant la 
vérité, et la vérité comme étant le faux, le bien comme le mal et le mal comme 
le bien, il corrompt alors qu'il pense amender, il obstrue le sentier d'Allah 
alors qu'il pense y appeler, il achète l'égarement au prix de la guidée et pense 
être bien guidé, il suit ses passions et prétend obéir à son Maitre. Tout cela 
compte parmi les châtiments provoqués par les péchés commis par le cœur. 

9 - Le voile interposé entre le cœur et le Seigneur en ce bas-monde, et le 
grand voile au Jour de la Résurrection, comme Allah (�) dit : 

05;;.;d k;.ri).; tt)?0�� �ft; rrj;�Zi�J.} 
« Aucunement ! Mais ce sont plutôt les péchés qu'ils ont commis qui ont 

recouvert leur cœur. Ce jour-là, un voile les empêchera de voir leur 
Seigneur. »1 

Les péchés les ont empêchés de parcourir la distance entre eux et leur 
cœur, afin d'y parvenir, voir ce qui l'amende et le purifie, ce qui le corrompt 
et le conduit au malheur ; [tout comme ils les ont empêchés] de parcourir la 
distance entre leur cœur et leur Seigneur, afin que le cœur parvienne à Lui, 
Sa proximité et Sa bonté, et que l' œil et l'âme se réjouissent ; mais les péchés 
ont été un voile entre eux et leur cœur, et un voile entre eux et leur Seigneur 
et Créateur. 

10 - Une vie pleine de gêne en ce bas-monde et dans la tombe, et le 
châtiment dans l'au-delà. Allah (�) dit : 

1 Comme cela a été rapporté authentiquement du Prophète (�) qui demanda : « Savez-vous ce 
qu 'est la vie pleine de gêne ? - Allah et Son messager sont plus savants. - Il s 'agit du châtiment du 
mécréant dans la tombe . . . .  », voir �a!J.Îb: At-Targhîb (3552). 



Péchés et guérison 

« Et celui qui se détourne de Mon Rappel, mènera une vie pleine de gêne, 
et au Jour de la Résurrection, Nous l'amènerons au rassemblement, 
aveugle.»1 

La vie pleine de gêne a été interprétée par le châtiment de la tombe2, et 
nul doute que cela fait partie de cette vie misérable, mais le verset a une 
portée plus générale. Même s'il est construit autour d'un terme indéfini dans 
une phrase affirmative, sa globalité est tirée de son sens, car Allah (�) a lié 
cette vie pleine de gêne au détournement vis-à-vis de Son Rappel, et celui 
qui s'en détourne mène une vie pleine de gêne en fonction de son 
détournement, même s'il se délecte en ce bas-monde de toutes formes de 
bienfaits. Il éprouve en son cœur une solitude, une humiliation et un 
malheur qui le fendent, de même que de fausses espérances. Le châtiment 
présent est ce qu'il vit, mais cela ne lui est caché que par l'ivresse des désirs, 
de la passion, de l'amour de ce bas-monde et du commandement. Même s'il 
ne joint pas à cela l'ivresse du vin, l'ivresse de ces choses est plus grande que 
celle du vin, car celui qui le consomme se réveille et dégrise, alors qu'on ne 
dégrise pas de l' ivresse des passions et de l'amour de ce bas-monde, sauf 
lorsque l'on compte parmi l'armée des morts. 

Cette vie pleine de gêne frappe nécessairement celui qui se détourne du 
Rappel d'Allah qu'Il a révélé à Son Messager (:1), que ce soit en cette vie, 
dans la tombe, ou au Jour de la Résurrection. L'œil ne se réjouit, le cœur ne 
se calme, et l'âme ne s'apaise qu'à travers Son Dieu et Être adoré en toute 
vérité, alors que tout ce qui est adoré en dehors de Lui est faux. Celui qui se 
réjouit par Allah réjouira tout le monde, et celui qui ne se réjouit pas par 
Allah, son cœur se brisera de malheur pour ce bas-monde. Allah n'a accordé 
de bonne vie qu'à celui qui croit et accomplit de bonnes œuvres, comme Il 
dit : 

,., / � 
> > /  .,,., ,. , .> ,,, ,.,. ,> ,,, ,,,, ,.,,,,,,,, ,... ,!/ -Î f ,...,,, ,. �,.... , >,,,,,,. >> "> ,,,. / ,,,. t 1: ,,,,. / \/ , , .,,,., / / ,...,,, / 

1., '1 . - • 1 � - 1 � • • ï ·., c:_. - � \ . ,. � ;.�� -+'..�-' . :;. •y;>- ' . - :;. . �_,... _,,,._, � _, -r-:, � / � (.y 

� / > -- •-- ·, � ,°/  - 1"  
ig 0� ,_,,l.:= \.A 

« Quiconque, homme ou femme, accomplit une bonne œuvre tout en étant 
croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompenserons en 
fonction des meilleures de leurs œuvres »3 

Allah (�) a assuré aux adeptes de la foi et des bonnes œuvres une 
rétribution en ce bas-monde par une bonne vie, et par la meilleure des 
récompenses au Jour de la Résurrection. Ils obtiennent donc le meilleur des 

1 Ia-Ha, v.124. 
2 Al-Bukhârî (1409) et Muslim (1039). 
3 An-Na/11, v.97. 



Péchés et guérison 
deux vies, et vivent dans les deux Demeures. Il en est de même dans la Parole 
d'Allah (�) : 

[ [ 

w, ); �� � !_;.�}], )::J� t.::;. Ç]I !� � � 6.A 
« Ceux qui accomplissent de bonnes œuvres auront un bien ici-bas ; mais 

la récompense qui les attend dans la demeure de l'au-delà est certes 
meilleure. Combien sera agréable la demeure des pieux ! »1 

� 1 �..:: (>:l �� 0� .... ,;; ..... ,! (1 .(11 1� .,,:::.. l8 �� .... > d1 r>� �� .h .... i >. �-:: • î  ., .... , -r- .... J> •  .... �.J c..s--" c.r I.J� � .... .  � Y.Y ( �.J :,� '-)'.J 

« Demandez pardon à votre Seigneur, et revenez à Lui. Il vous accordera 
une belle jouissance jusqu'à un terme fixé, et Il accordera à chaque méritant 
l'honneur qu'il mérite. »2 

Ainsi, les pieux et bienfaisants obtiennent les délices de ce bas-monde et 
de l'au-delà, et une bonne vie dans les deux Demeures, ceci car l'apaisement 
de son cœur, sa joie, son bonheur, sa délectation, son allégresse, sa sérénité, 
son épanouissement, sa lumière, son étendue, sa préservation vis-à-vis des 
désirs illicites et des fausses ambiguïtés représentent les réels bienfaits, sans 
aucune comparaison avec les délectations du corps. Un de ceux qui a gouté 
à cette délectation a dit: « Si les rois et fils de rois connaissaient notre [réelle] 
condition, ils nous frapperaient de leurs épées pour l'obtenir. » 

Un autre dit : « Le cœur vit certains instants lors desquels je me dis : si les 
habitants du Paradis vivent cela, ils mènent une bonne vie. » 

Un autre dit : « Il est en ce bas-monde un paradis semblable au Paradis 
de l'au-delà, celui qui entre [dans le premier] entrera dans l'autre ; et celui 
qui n'y entre pas [en cette vie] n'entrera pas dans le Paradis de l'au-delà. » 

Le Prophète (�) a mentionné ce Paradis lorsqu'il dit : « Lorsque vous 
passez devant des jardins du Paradis, délectez-vous-en. - Que sont les jardins du 
Paradis? - Les assemblées de mention d'Allah. »3 Il dit également: « L'espace 
entre ma maison et ma chaire est un des jardins du Paradis. »4 Ne pense pas que 
la Parole d'Allah (�) 

0�J ��ît�0�JJ/i10t 
« Les pieux baigneront dans des délices, et les pervers dans la 

Fournaise»s 

1 An-Na/J.l, v.30. 
2 Hûd, v.3. 
3 As-�a/J.î/J.ah (2562). 
4 Al-Bukhârî (1137) et Muslim (1390). 
s Al-Infi!âr, v.13-14. 



Péchés et guérison 
soit spécifique au seul Jour de la Résurrection, mais ils baignent dans des 

délices dans leurs trois Demeures, alors que les autres sont dans la fournaise 
dans leurs trois Demeures. Quel délice et bienfait est plus grand en cette vie 
que la bonté du cœur, l'intégrité de la poitrine, la connaissance et l'amour du 
Seigneur, et la conformation à ce que cela implique comme œuvres. La réelle 
existence est-elle autre que l'existence du cœur sain ? Allah (�) a fait les 
éloges de Son ami privilégié [Ibrâhîm (�1)] pour l'intégrité de son cœur, 
lorsqu'il dit : 

� � . .  I�. ,�_; �t;. �1 ◊ ;.�i-:.'1 ,�� �, -:: 
� ,:, -,,,, ,;, ,; . � � _.,,..__,,_ ... .,,, .,,,  - ... ., y 

« Du nombre de ses coreligionnaires fut Ibrâhîm, lorsqu'il vint à son 
Seigneur avec un cœur sain »1 

Il dit en parlant de lui : 

0* yi�:-11<»�-11 0 0;1_;j�s1� 
« Le jour où ni les biens, ni les enfants ne seront d'aucune utilité, sauf 

pour celui qui vient à Allah avec un cœur sain »2 

Le cœur sain est celui qui est préservé du polythéisme, de la rancune, de 
la rancœur, de la jalousie, de l'avarice, de l'orgueil, de l'amour de ce bas­
monde et du commandement. Il est préservé de toute faute l'éloignant 
d'Allah, de toute ambiguïté s'opposant à ce dont Il informe, de tout désir 
s'opposant à Son ordre, de toute volonté concurrençant Sa volonté, et de 
toute chose le coupant d'Allah. Tel est le cœur sain séjournant dans un 
paradis en ce bas-monde, dans la tombe, et au Jour de la Résurrection. 

Il ne peut parvenir totalement à cette intégrité jusqu'à être préservé de 
cinq choses: d'un polythéisme contredisant !'Unicité, d'une innovation 
s'opposant à la Sunna, d'un désir enfreignant l'ordre [d'Allah], d'une 
insouciance dérogeant au rappel, et de passions contredisant le dénuement 
et la sincérité. Ces cinq choses opposent un voile devant Allah, et chacune 
comporte de nombreuses formes et d'innombrables cas. C'est pourquoi le 
besoin du serviteur, et plus encore la nécessité impérieuse pour lui, est 
grande de demander à Allah de le guider sur la voie droite. L'homme n'a 
pas de plus grand besoin que cette invocation, et rien ne lui est plus utile. 

Ceci car la voie droite comporte des connaissances, des volontés, des 
actes et délaissements, apparents et cachés, qui se présentent à tout moment. 
L'homme peut connaître ou ignorer les détails de cette voie droite, ou encore 
il peut en ignorer plus qu'il n'en connait, tout comme il peut être capable ou 

1 As-fiâffât, v .83-84. 
2 As-Shu<arâ', v.88-89. 

J66 



Péchés et guérison 

non de mettre en pratique ce qu'il connaît ; mais telle est la voie droite, même 
s'il est incapable de l'emprunter. Il peut désirer ce dont il est capable ou ne 
pas le désirer, par paresse et négligence, en raison de l'existence d'un 
obstacle, ou pour d'autres raisons encore. Il peut mettre en pratique ou non 
ce qu'il désire, tout comme il peut, en ce qu'il accomplit, respecter ou non les 
conditions de la sincérité [envers Allah] , de même qu'il peut se conformer 
parfaitement ou non à la Sunna en ce qu'il accomplit avec sincérité ; et enfin, 
il peut persévérer sur ce qu'il accomplit en conformité avec la Sunna, ou son 
cœur peut en être écarté. Tout cela se réalise parmi les hommes, pour certains 
plus que d'autres. 

La guidée vers cela ne figure pas dans la nature de l'homme, et s'il est 
confié à sa nature, il en est totalement coupé, et tel est le renversement 
qu'Allah (�) a infligé aux hypocrites en raison de leurs péchés, Il les a fait 
revenir à leur nature et à l'ignorance et l'injustice sur lesquelles a été créée 
leur âme. 

Le Seigneur (�) est sur une voie droite, en Son décret, Sa prédestination, 
Son ordre et Son interdiction, ainsi Il guide qui Il veut vers une voie droite, 
par Sa grâce et Sa miséricorde. Il suscite Sa guidée où il convient, et Il écarte 
qui Il veut de Sa voie droite, par Son équité et Sa sagesse, en raison de 
l'inadéquation de l'endroit. C'est là une implication de la voie droite sur 
laquelle Il est, et au Jour de la Résurrection, Il érigera pour Ses créatures une 
voie droite qui les mènera à Lui, Il est donc sur une voie droite. Il a également 
établi pour Ses serviteurs, par Son ordre, une voie droite par laquelle Il les 
appelle tous à Lui, et elle est une preuve émanant de Lui et une manifestation 
de Son équité. Il guide qui Il veut à l'emprunter, comme un bienfait et une 
grâce émanant de Lui. Par cette équité et cet objectif, Il ne sort pas de la voie 
droite sur laquelle Il est, et au Jour de Sa rencontre, Il érigera pour Ses 
créatures une voie droite les menant à Son Paradis. Il en détournera ceux qui 
en avaient été détournés en ce bas-monde, et établira sur celle-ci les hommes 
qui cheminaient sur cette voie ici-bas, Il fera de la lumière qui était dans le 
cœur de ceux qui ont cru en Lui, Son Prophète et ce qu'il a apporté, une 
lumière apparente cheminant devant eux et à leur droite dans les ténèbres 
du Rassemblement, et Il préservera leur lumière jusqu'à ce qu'ils traversent, 
de la même manière qu'il a préservé leur foi jusqu'à Le rencontrer. À 
l'inverse, Il éteindra la lumière des hypocrites, au moment où ils en auront 
le plus besoin, de la même manière qu'Il l'a éteint dans leur cœur en ce bas­
monde. Il suscitera les œuvres des pécheurs des deux côtés du Pont, sous la 
forme de crochets et d'épines qui les happeront, de la même manière qu'ils 
les ont empêchés de cheminer sur la voie droite en ce bas-monde. Il suscitera 
pour les croyants un Bassin dont ils s'abreuveront de la même manière qu'ils 

J67 



Péchés et guérison 

s'abreuvaient de Sa Législation en cette vie, et on privera de s'y abreuver 
celui qui était privé du fait de s'abreuver de Sa Législation ici-bas. 

Regarde vers l'au-delà comme si tu le voyais de tes yeux, et médite sur la 
sagesse d'Allah (�) dans les deux Demeures, tu verras alors, d'une certitude 
emprunte d'aucun doute, que la vie d'ici-bas est le champ de labour de l'au­
delà, son annonce et son échantillon, et le degré de bonheur ou malheur des 
gens dans l'au-delà dépend de leur degré, en cette vie, dans la foi et la 
pratique des œuvres pieuses, ou inversement ; et c'est Allah qui accorde le 
succès. Ainsi, parmi les plus grands châtiments qu'entraînent les péchés est 
qu'ils font sortir de la voie droite, en ce bas-monde et dans l'au-delà. 

62 - Les châtiments diffèrent en fonction des péchés 

Puisque les péchés diffèrent dans leurs degrés et leurs méfaits, leurs 
châtiments diffèrent en ce bas-monde et dans l'au-delà. Nous en 
mentionnerons ici, avec l'aide et la permission d'Allah, un ensemble concis 
et global. Ainsi, nous disons 

Leur fondement est de deux types : le délaissement d'un 
commandement, et l'accomplissement d'un interdit, et ce sont là les deux 
péchés par lesquels Allah (�) a éprouvé les pères des djinns et des hommes. 
Ces deux types se décomposent entre ce qui est apparent et visible sur les 
membres, et ce qui est caché et se situe dans le cœur ; mais également entre 
ce qui est lié au droit d'Allah ou au droit de Ses créatures, même si tout droit 
de Ses serviteurs englobe Son droit, mais on a nommé cela « droit des 
serviteurs », car il est obligatoire de le respecter s'ils le demandent, et cela 
n'est pas obligatoire s'ils y renoncent. 

Ensuite, les péchés se décomposent en quatre catégories : les péchés 
ayant trait à la royauté, à Satan, aux bêtes sauvages et aux animaux. 

Les péchés ayant trait à la royauté consistent à s'attribuer à ce qui ne 
convient pas des attributs de royauté, comme la grandeur, l'orgueil, 
l'omnipotence, la domination, l'élévation, la réduction à l'esclavage des 
créatures, et d'autres. En fait également partie l'association au Seigneur (�) 
qui est de deux types : l'association en Ses Noms et Attributs et le fait 
d'adopter une autre divinité en dehors de Lui ; et l'association dans la 
relation à Lui, même si cette dernière n'implique pas l'entrée en Enfer, mais 
qu'elle invalide l' œuvre en laquelle on a associé à Allah (�). Cette catégorie 
est la plus grande des formes de péchés. Elle comprend le fait de parler 
d'Allah sans science en ce qui concerne Sa création et Son ordre. Celui qui 
compte parmi les adeptes de ces péchés aura contesté Allah dans Sa 
Seigneurie et Son Royaume, et il Lui aura attribué un égal. Tel est le plus 



Péchés et guérison 

grand des péchés auprès d'Allah, et aucune œuvre n'est utile pour qui le 
commet. 

Les péchés ayant trait à Satan sont ceux qui induisent une ressemblance 
avec lui dans la jalousie, la transgression, la tromperie, la rancœur, 
l' imposture, la ruse, le commandement et l'embellissement de la 
désobéissance à Allah, l'interdiction et l'éloignement du fait de Lui obéir, 
l'innovation dans Sa religion, et l'appel aux innovations et à l'égarement. 
Cette catégorie suit la première dans le méfait, même s'il reste moindre. 

Les péchés ayant trait aux bêtes féroces sont les péchés de transgression, 
de violence, d'effusion de sang, d'assaut des faibles et impuissants, dont 
découlent différentes formes de torts causés à l'homme, ainsi qu'un 
enhardissement à commettre injustice et transgression. 

Quant aux péchés ayant trait aux animaux, ils sont semblables à la 
voracité, l'avidité à satisfaire ses désirs du ventre et du sexe, d'où découlent 
la fornication, le vol, l'accaparement des biens des orphelins, l'avarice, la 
pingrerie, la lâcheté, la frayeur, l'inquiétude, et autre. Cette catégorie 
regroupe l'essentiel des péchés des hommes, en raison de leur incapacité à 
tomber dans les péchés ayant trait à la royauté et aux bêtes féroces, et par elle 
ils entrent dans les autres catégories, elle les y amène par les rênes, d'abord 
aux péchés ayant trait aux bêtes féroces, puis ceux ayant trait à Satan, puis à 
la contestation de la Seigneurie, puis à l'association dans !'Unicité. Celui qui 
médite cela comme il se doit constatera que les péchés constituent un couloir 
menant au polythéisme, à la mécréance, et à la contestation de la Seigneurie 
d'Allah. 

63 - Les péchés majeurs et mineurs 

Le Coran, la Sunna, l'unanimité des Compagnons, de leurs successeurs 
et des imams après eux, indiquent que les péchés peuvent être majeurs ou 
mineurs. Allah (�) dit : 

;:11 ���ÇII;��\�i);·��&Ji 
« Ceux qui évitent les plus grands péchés ainsi que les turpitudes et qui 

ne commettent que des fautes légères »1 

Le Prophète (!;) a dit : « Les cinq prières, d'un vendredi à l'autre, d'un jeûne 
de Ramadan à l'autre, expient les péchés commis entre temps, et ce tant qu'on 
s'écarte des péchés majeurs. »2 Ces actes expiatoires sont de trois degrés : 

1 An-Najm, v.32. 
2 Muslim (233). 



Péchés et guérison 

Le premier concerne les actes qui ne peuvent expier les péchés majeurs, 
en raison de leur faiblesse, la faiblesse de la sincérité et du respect de leurs 
conditions, à l'image du remède insignifiant qui ne peut lutter contre la 
maladie, si dans sa quantité ni dans sa nature. 

Le deuxième concerne les actes capables de lutter contre les péchés 
mineurs, mais ne peuvent s'élever jusqu'à l'expiation de quoi que ce soit des 
péchés majeurs. 

Le troisième concerne les actes capables d'expier les péchés mineurs, et 
qui gardent une force capable d'expier certains péchés majeurs. 

Médite sur cela, car cela te permettra de lever de nombreux problèmes. 

Le Prophète (�) a dit : « Voulez-vous que je vous informe des plus grands 
péchés majeurs ? - Bien sûr, ô Messager d'Allah ! - L'association à Allah, la 
désobéissance aux parents, et le faux témoignage. »1 

Il dit également : « Éloignez-vous des sept péchés mortels. - Quels sont-ils, ô 
Messager d'Allah? - L'association à Allah, la sorcellerie, l'assassinat d 'une 
personne dont Allah a interdit [le meurtre], si ce n'est de plein droit, l 'accaparement 
des biens des orphelins, la consommation de l'usure, la fuite au combat, et 
l 'accusation de fornication portée contre des croyantes chastes et innocentes. »2 

Ibn Mascûd (�) demanda au Prophète (�): « Quel est le plus grand 
péché ? - Que tu donnes un égal à Allah, alors que c 'est Lui qui t 'a créé. - Et 
ensuite ? - Que tu tues ton enfant de crainte qu 'il ne partage ta nourriture. - Et 
ensuite? - Que tu commettes l'adultère avec l'épouse de ton voisin. »3 Allah (�) 
révéla ce qui vint confirmer cela : 

�_; �_;,_;, ..q_;-iJ\ �t�v J1 .;·:.,, 0)�.� .q_; /-1� �l�î 26î-½ � &JI; 
0 C:G� �_; �  

« Ceux qui n'invoquent pas d'autre divinité avec Allah, ne tuent pas la 
personne dont Allah a interdit [le meurtre], sauf de plein droit, et qui ne 
commettent pas la fornication. Quiconque agit ainsi, sera dans le péché. »4 

On a divergé en deux avis concernant les péchés majeurs quant à savoir 
s'ils étaient d'un nombre déterminé. Ensuite, ceux qui ont été d'avis qu'ils 
étaient d'un nombre déterminé ont divergé sur leur nombre: pour cAbd 
Allah Ibn Mascûd ils sont au nombre de quatre, pour cAbd Allah Ibn cUmar 

1 Al-Bukhârî (5631) et Muslim (87). 
2 Al-Bukhârî (6465) et Muslim (89). 
3 Al-Bukhârî (4477) et Muslim (86). 
4 Al-Furqân, v.68. 

J76 



Péchés et guérison 
sept, pour cAbd Allah Ibn cAmr Ibn Al-cÂ§. neuf, pour d'autres onze, et pour 
d'autres encore soixante-dix. 

Abû Iâlib Al-Makkî a dit : « J'ai rassemblé les propos des Compagnons 
[à ce sujet], et j'ai constaté que quatre concernent le cœur: l'association à 
Allah, la persistance dans le péché, le désespoir de la miséricorde d'Allah, et 
la sécurité éprouvée devant la ruse d'Allah ; quatre concernent la langue: le 
faux témoignage, la calomnie des femmes chastes, le faux serment, et la 
sorcellerie ; trois concernent le ventre: la consommation de vin, des biens de 
l'orphelin, et de l'usure ; deux concernent le sexe : la fornication et 
l'homosexualité ; deux concernent les mains: le meurtre et le vol ; un 
concerne les jambes : la fuite lors du combat ; et un concerne l'ensemble du 
corps: la désobéissance aux parents. » 

Parmi ceux qui ne leur ont pas donné de nombre déterminé, certains 
disent que tout ce qu'Allah (�) a interdit dans le Coran constitue un péché 
majeur, et tout ce que le Messager (�) a interdit constitue un péché mineur. 

Pour d'autres, toute interdiction accompagnée d'une menace de 
malédiction, de colère ou de châtiment constitue un péché majeur, et ce qui 
n'est pas accompagné de cela constitue un péché mineur . 

. Pour d'autres encore, tout ce qui entraîne l'application d'une peine légale 
en ce bas-monde ou un châtiment dans l'au-delà constitue un péché majeur, 
et ce qui n'entraîne rien de cela constitue un péché mineur. 

On a également dit que tout ce qui est illicite dans l'ensemble des 
législations constitue un péché majeur, et ce qui est illicite pour une 
législation mais pas pour une autre, constitue un péché mineur. 

Pour d'autres, tout ce qu'Allah et Son Messager ont maudit constitue un 
péché majeur. 

Et pour d'autres encore, les péchés majeurs sont ceux mentionnés au 
début de sourate An-Nisâ', jusqu'à Sa Parole 

I.A....l ,1 . ..l..,o = -'>_X, • - � • . • • � . • . , \-0 '-'-= . .", �� :,\ 0 ,...- 5" _,,,,, -� �-\ .,, ,,, � ,,, _ / �/ �- ✓ 

'-' > .,,. / ,, • .,. , ,,,
,,,

,,,,� '1 -' ,, .� • ,, -- 1, ,, .J ,, :;. ,, ù-'t"" ..,.� . � ..,� 

« Si vous évitez les grands péchés qui vous sont interdits, Nous vous 
pardonnerons vos péchés, et Nous vous ferons entrer en un lieu honorable (le 
Paradis). »1 

Quant à ceux qui n'ont pas distingués de péchés majeurs et mineurs, ils 
ont dit que tous les péchés, au regard de ce qu'ils constituent comme outrage, 
désobéissance et opposition à l'ordre d'Allah (�), sont des péchés majeurs. 

1 An-Nisâ', v.31. 

m 



Péchés et guérison 

La considération de Celui au commandement duquel on a désobéi, et dont 
on a bravé les interdits implique que tous les péchés soient majeurs, car tous 
sont semblables dans ce méfait. 

Ils ont dit : ceci est illustré par le fait que les péchés ne nuisent pas et n'ont 
aucune incidence sur Allah, donc pour Lui aucun n'est plus grand que 
l'autre. Ne reste alors que la désobéissance et l'opposition, et il n'y a en cela 
aucune différence entre un péché et un autre. 

Cela est également indiqué par le fait que le méfait des péchés n'est 
qu'une conséquence de l'outrage et de l'atteinte faits au droit du Seigneur 
(�) - Ainsi, si un homme consomme de l'alcool ou s'adonne à un rapport 
charnel illicite, sans croire que cela est illicite, il aura joint l'ignorance et le 
méfait d'avoir commis un acte illicite ; mais si commet ce même acte celui 
qui croit en son caractère illicite, il sera tombé dans un des deux méfaits, et 
c'est lui qui mérite le châtiment, et non le premier. Cela indique que le méfait 
du péché est une conséquence de l'outrage et de l' atteinte. 

Aussi, le péché implique un mépris de l' ordre et de l' interdiction de Celui 
qui est obéi, et une violation de Ses interdits, et il n'y a en cela aucune 
distinction entre un péché et un autre. Le serviteur ne doit donc pas 
considérer la grandeur ou la petitesse intrinsèque du péché, mais il doit 
considérer le rang de Celui auquel il désobéit, et la violation de Son caractère 
sacré dans la désobéissance, il n'y a donc aucune distinction en ce cas entre 
un péché et un autre. Si un souverain, respecté et éminent, ordonne à un de 
ses sujets de se rendre pour une mission importante vers une contrée 
lointaine, et qu'il ordonne à un autre de réaliser une chose à côté de la 
demeure, et que tous deux lui désobéissent, ils seront égaux dans l'aversion 
et la perte d'estime qu'il aura pour eux. 

Ainsi, le péché de celui qui délaisse l'accomplissement du pèlerinage 
alors qu'il habite à la Mecque, et celui qui n'assiste pas à la prière du 
vendredi alors qu'il est voisin de la mosquée est pire auprès d'Allah que la 
désobéissance de celui qui délaisse cela alors qu'il réside loin, car l'obligation 
s'appliquant au premier est plus grande. Si un homme détient deux cent 
dirhams et n'en acquitte pas la Zakat, et qu'un autre détient deux cent 
millions et n'en acquitte pas la zakat, ils ne sont pas égaux dans le refus 
d'accomplir l'obligation qui pèse sur chacun d'eux, mais leur similarité dans 
le châtiment n'est pas improbable, si tous deux persistent dans le refus 
d'acquitter la Zakat sur leurs biens, qu'ils soient minimes ou importants. 

J7Z 



Péchés et guérison 

64 - Le but de la création d'Allah 

On peut exposer clairement cette question en disant qu'Allah (�) a 
envoyé Ses Messagers, révélé Ses Livres, et créé les cieux et la terre, afin 
d'être connu, adoré, et unifié, et que la religion, l'obéissance et le prêche Lui 
soient totalement voués, comme Allah (�) dit : 

0 9_/(:'J �l�'i�W ,: :.t_ l:_; 
« Je n'ai créé les djinns et les hommes que pour qu'ils M'adorent »1 

Ji.,, _,,, .,,, -:; -.,,,,,,.,,, ,,,, .,,,,,,,, .,,,, � ........ / / ., .,,,,.,,..,,. .,,,. ,,..  �� )'l Ç. Lo_J �';J't_J .;.,.Pl \.:.ll.;.. L.J 

« Et Nous n'avons créé les cieux et la terre, et ce qui est entre eux, qu'en 
toute vérité »2 

« Allah est Celui qui a créé sept cieux et autant de terres. Entre eux, Ses 
ordres descendent, afin que vous sachiez qu'Allah est capable de toute chose 
et qu'Allah englobe toute chose de Sa science. »3 

,,, ,,,  (. ,,,, .,,, rr � � 01 ·çr ·.;::��; îfl�it;�:c.i,� rW' ;;�i,; ->'.'.üj_Qt�, ..s;-J, �, �' � 

rÔ'1 j ,. ,,, !?". .,, /.'t,. .--. ., 
. 

,., ,, :;:�( 
. ,. � � �� � J..111 -..::..,i_, �.)"JI � t:.., y' , · 1 --!  t:. 

« Allah a fait de la Kacbah, la Maison sacrée, un lieu où les gens 
(L'adore). (Il a institué) le mois sacré, les offrandes et les animaux de 
sacrifice, afin que vous sachiez qu'Allah connaît tout ce qui est dans les cieux 
et sur la terre, et qu'Allah sait tout. »4 

Allah (�) a donc mentionné que le but de la création et du 
commandement est qu'Il soit connu par Ses Noms et Attributs, adoré Seul 
sans qu'on Lui associe quoi que ce soit, et afin que les gens établissent la 
justice qui est l'équité sur laquelle ont été fondés les cieux et la terre, comme 
Allah (�) dit : 

� ,,. _,,,, > .,,,, ,,, ,,,,, >.,, ,,,,,,,.,. ,,,, .,,, .,,, /.�r"',,,, > > ,,,,. ,,,, ,,,.,,,,, �,,,, / .,,,, .,, .... _,. _, .,,,,, .,,,,., � .,,,,,.,, � � V" ü I î .Ji:!,. -._:_.,� IJ � 1 __......._ \.;J _;� , ; , · �l � l:.l.::, _; L.L _) \ .J..il 

1 Ad-Dhâriyât, v.56. 
2 AI-H.ijr, v.85. 
3 At-Ialâq, v.12. 
4 Al-Mâ'idah, v.97. 

J7J 



Péchés et guérison 
« Nous avons envoyé Nos Messagers avec des preuves évidentes, et fait 

descendre avec eux le Livre et la balance, afin que les gens établissent la 
justice. »1 

Il a mentionné qu'il a envoyé ses Messagers et révélé Ses Livres afin que 
les gens établissent la justice qui est l'équité, et parmi les plus grandes formes 
de justice figure !'Unicité qui est le fondement et le pivot de l'équité, alors 
que le polythéisme est injustice, comme Allah (�) dit: 

>. ,,,, q. •> ,,,, / ., 
� � ..!l_;..;:i1 -:::e1 

« Le polythéisme est, certes, la plus grande des injustices »2 

Le polythéisme est donc la plus grande iniquité, et !'Unicité la plus 
grande justice. Ainsi, ce qui est le plus opposé à ce but constitue le plus grand 
des péchés, et la distinction dans le degré est fonction de l'opposition ; et ce 
qui est le plus en conformité avec ce but constitue la plus impérative des 
obligations et la plus grande des impositions. 

Médite comme il se doit sur ce principe, et considère le détail de cette 
question à travers lui, tu connaîtras ainsi la sagesse du plus grand des sages 
et des savants, en ce qu'il a imposé et interdit à Ses serviteurs, ainsi que la 
distinction entre les degrés des actes d'obéissance et de désobéissance. 
Puisque l'association à Allah est intrinsèquement opposée à ce but, elle 
constitue le plus grand de tous les péchés, et Allah a interdit le Paradis à tout 
polythéiste, Il a rendu licite aux adeptes du monothéisme son sang, ses biens 
et sa famille, et le fait de les réduire à l'esclavage, en raison de l'abandon de 
son devoir d'adoration. Allah (�) a refusé d'accepter quelconque acte d'un 
polythéiste, aucune intercession en sa faveur, de répondre à son invocation 
dans l'au-delà, et de pardonner ses fautes. Le polythéiste est le plus grand 
des ignorants car il donne un égal à Allah parmi Ses créatures, et telle est la 
plus grande ignorance et la plus grande injustice ; et le polythéiste ne nuit 
nullement à Allah, mais il se cause du tort à lui-même. 

65 - Les intermédiaires déclenchent la colère d'Allah 

Apparaît une question qui est que le polythéiste cherche uniquement à 
glorifier le Seigneur (�) auprès duquel, en raison de Son éminence, on ne 
peut s'introduire que par l'entremise d'intermédiaires et intercesseurs, à la 
manière des rois. Le polythéiste ne cherche donc pas à mépriser la 
Seigneurie, mais à la révérer ! Il dit : « Je n'adore ces intermédiaires que pour 
qu'ils me rapprochent, me guident et m'introduisent auprès de Lui, tel est le 

1 Al-H_adîd, v.25. 
2 Luqmân, v.13. 

J74 



Péchés et guérison 
but, ils ne sont que des intermédiaires et intercesseurs. » Pourquoi donc, cela 
provoque-t-il le courroux et la colère d'Allah (�), entrainant l'éternité en 
Enfer, le versement du sang de qui agit de la sorte, et le caractère licites de 
sa famille et ses biens ? 

Cela est lié à une autre question qui est : est-il permis qu'Allah (�) 
légifère à Ses serviteurs de se rapprocher de Lui au travers d'intermédiaires 
et intercesseurs - car l' interdiction de la chose ne peut être tirée que de la 
Législation - ou cela n'est-il qu'une perversion de la nature et de la raison 
qui ne peut être indiquée par une Législation [divine] ? Au contraire, les 
législations sont venues attester de l'infamie, au regard de la nature et de la 
raison, de ce qui est plus infâme que tout, mais pourquoi, parmi tous les 
péchés, Allah (�) ne le pardonne-t-il pas ? Comme Allah (�) dit : 

� 
(� . ,., 1 �s0�t: >�� ,_.i.. Ji"-�� J >� �  �1t1 .. � _,.,. ...r;:;:,..,, .,,, ;., :.r-:. ....r.;--.. ,. 

« Allah ne pardonne pas qu'on Lui donne un associé et Il pardonne, pour 
une chose moindre, à qui Il veut »1 

Médite cette question. Concentre ton cœur et ton esprit sur la réponse et 
ne la néglige pas, car c'est par elle qu'on distingue les polythéistes des 
monothéistes, ceux qui connaissent Allah de ceux qui L'ignorent, et les 
habitants du Paradis des habitants de l'Enfer. 

Nous disons donc - qu'Allah nous accorde succès et assistance, et c'est 
de Lui que nous recherchons secours et réussite, car celui qu'Allah guide, 
personne ne pourra l'égarer, et celui qu'Allah égare nul ne pourra le guider, 
tout comme personne ne peut retenir ce qu'il donne, et nul ne peut donner 
ce qu'il retient 

Le polythéisme est de deux types : un polythéisme lié à l'essence de 
l'Être adoré, à Ses Noms, à Ses Attributs et Actes ; et un polythéisme dans 
l'adoration qu'on Lui voue et la relation à Lui, même si celui qui le pratique 
croit qu'Allah n'a aucun associé dans Son essence, Ses Attributs et Ses Actes. 

Le premier polythéisme est de deux types : le premier est le polythéisme 
de reniement, qui est la pire des formes de polythéisme, à l'image de Pharaon 
qui dit : 

/ ,.,,. ,,,.,,. ..> / // 
� 1 ._;:,..) 1.,._J 

« Qu'est-ce que le Seigneur de l'univers ? »2 

1 An-Nisâ', v.48. 
2 As-Shucarâ', v .23. 

J75 



Péchés et guérison 
Allah (�) mentionna que ce dernier dit à Hâman : 

/ > , .î\ --rÎ \  �\ 0:- -;_-:-:: 1Î / ,, ,---,� / ,, ,-;,i�1 j.:, -1 --J ,-"' ,,, J •"1 > ,, ,, / � ...... J
---
,�

---
!S" Y ����cz:-1.9 y' ' � '©' � �  c- � \.>-_...,..., ,., lj.  � ù_r� 1.9..J 

C >>,., f" ,,,,,,,. >."'..-,.� ...... .,, / ��,....;.;:,'i _jy 
« Et Pharaon dit : Ô Hâmân, bâtis-moi une tour, peut-être atteindrais-je 

les voies. Les voies des cieux, et apercevrais-je le Dieu de Mûsâ. Mais je pense 
plutôt que c'est un menteur. »1 

Le polythéisme et la négation sont corrélatifs, ainsi tout polythéiste est 
négateur, et tout négateur est polythéiste ; mais le polythéisme n'implique 
pas le fondement de la négation, le polythéiste peut reconnaître le Créateur 
et Ses Attributs, mais renier le droit du monothéisme. 

Le fondement du polythéisme et le principe sur lequel il se base est la 
négation qui est de trois types : 1) couper l' œuvre de Son Artisan et 
Créateur ; 2) nier la perfection d'Allah en reniant Ses Noms, Attributs et 
Actes ; 3) nier, dans la relation à Lui, ce que le serviteur doit respecter comme 
réalité du monothéisme. 

Tel est le polythéisme d'une partie des panthéistes qui disent qu'il 
n'existe pas de Créateur et de créature, et qu'ils ne forment pas deux choses 
distinctes, mais Allah et la création ne font qu'un. C'est également le 
polythéisme des irréligieux qui prétendent la préexistence et l'éternité de 
l'univers qui n'a jamais été néant mais n'a cessé d'être, et pour eux tous les 
évènements dépendent de causes et moyens qui impliquent leur existence, 
et qu'ils nomment la raison et l'âme. C'est aussi le polythéisme de ceux qui 
renient les Noms, Attributs et Actes du Seigneur parmi les extrémistes des 
Jahmites et Qaramites, qui ne Lui reconnaissent aucun Nom et Attribut, et 
ont considéré les créatures comme étant plus parfaites que Lui, puisque la 
perfection de l'essence naît de ses noms et attributs. 

66 - Le polythéisme des chrétiens qui professent la trinité 

Le deuxième type concerne ceux qui ont adopté une autre divinité en 
dehors d'Allah, sans pour autant renier Ses Noms, Ses Attributs et Sa 
Seigneurie, à l'exemple du polythéisme des chrétiens qui en ont fait le 
troisième de trois, et qui ont fait du Messie une divinité, ainsi que de sa mère. 

C'est également le polythéisme des mazdéens qui attribuent les 
évènements bons à la lumière et les évènements mauvais aux ténèbres. C'est 
aussi le polythéisme des Qadarites qui prétendent que ce sont les êtres qui 

1 Ghâfir, v.36-37. 

176 



Péchés et guérison 
créent leurs actes, et qu'ils surviennent sans la décision, la puissance et la 
volonté d'Allah, et c' est pourquoi ils sont semblables aux mazdéens1 . 

C'est aussi le polythéisme de celui qui débattit avec Ibrâhîm à propos de 
son Seigneur 

... �t ,� tU� �-_;;,J4-s)1:v �9�J\; �� 
« lbrâhîm dit : « Mon Seigneur est Celui qui donne la vie et la mort », il 

répondit : Moi aussi, je donne la vie et la mort. »2 

Il fit de lui-même un égal à Allah (�), il prétendait donner la vie et la 
mort, comme Allah donne la vie et la mort. Ibrâhîm lui signifia que ses 
propos impliquaient qu'il puisse faire venir le soleil d'une direction autre 
que celle établit par Allah. 

C'est encore le polythéisme de ceux qui associent [à Allah] les astres et 
prétendent qu'ils administrent cet univers, à la manière des polythéistes 
sabéens et d'autres. C'est aussi le polythéisme des adorateurs du soleil, du 
feu, et autre. 

Parmi eux, certains prétendent que ce qu'ils adorent est la véritable 
divinité ; d'autres prétendent que c'est la plus grande des divinités ; et 
d'autres encore que c'est une divinité parmi d'autres, et que s'ils lui vouent 
exclusivement adoration, dévotion et abandon, elle se tournera vers eux et 
prendra soin d'eux ! D'aucuns prétendent que la divinité moindre qu'ils 
adorent les rapproche de l'être adoré au-dessus d'elle, et ainsi de suite, 
jusqu'à ce que ces divinités les rapprochent d'Allah (�), ainsi les divinités 
sont parfois nombreuses, et d'autres fois non ! 

67 - Le polythéisme dans l'adoration 

Quant au polythéisme dans l'adoration, c'est la moindre des formes de 
polythéisme car il émane de celui qui croit qu'il n'y a de divinité digne 
d'adoration qu'Allah, que rien ne peut nuire, profiter, accorder ou retenir en 
dehors d'Allah, qu'il n'y a pas d'autre Dieu et Seigneur en dehors de Lui, 
mais qui n' œuvre pas exclusivement pour Allah dans ses actes et sa 
servitude. Parfois il œuvre pour lui-même, d'autres fois pour la recherche de 
ce bas-monde, et d'autres fois encore pour obtenir élévation, rang et honneur 
auprès des créatures. Ainsi, une part de ses œuvres est vouée à Allah, une 

1 Il est rapporté, avec une chaîne de transrrùssion authentique, que le Prophète (;i) a dit : « Les 
Qadarites sont les mazdéens de cette Communauté. », voir Dhilâl Al-Jannah (328-329). 
2 Al-Baqarah, v.258. 

J77 



Péchés et guérison 
autre part à sa personne et à ses passions, une autre encore à Satan, et une 
autre aux créatures ! 

C'est la condition de la plupart des hommes, et c'est le polythéisme à 
propos duquel le Prophète (1i) a dit : « Le polythéisme dans cette Communauté 
est plus subtil que le mouvement d'une fourmi. - Comment pouvons-nous en être 
préservés, ô Messager d'Allah ? - Dis : Ô Allah ! Je cherche protection auprès de 
Toi contre le fait de T'associer quelque chose que je sais, et je Te demande pardon 
pour ce que je ne sais pas. »1 Ainsi, toute ostentation constitue une forme de 
polythéisme, comme Allah (�) dit : 

!lA-I���j::j; ��� :��i�f)�; '���(Gj1�;�pLl G�J 
� r,,.,. ., , ,. '©!" IJ.>-1 ,.!-'_,.; !->�� 

« Dis : Je ne suis qu'un être humain comme vous. Il m'a été révélé que 
votre Dieu est un Dieu unique ! Que celui qui espère rencontrer son Seigneur 
accomplisse une œuvre pieuse et n'associe rien dans l'adoration de son 
Seigneur. »2 

C'est-à-dire que de la même manière qu'Il est une divinité unique et qu'il 
n'y a pas de réelle divinité en dehors de Lui, l'adoration ne doit être vouée 
qu'à Lui seul ; ainsi, puisqu'Il s'est singularisé par la divinité, il doit être 
spécifié dans la servitude. 

L' œuvre pieuse est celle qui est dénuée d'ostentation et qui est délimitée 
par la Sunna. cUmar Ibn Al-Kha!!âb (�) invoquait en disant : « Ô Allah, fais 
que toutes mes œuvres soient pieuses, qu'elles Te soient vouées 
exclusivement, et n'en accorde rien à personne. »3 

Ce polythéisme dans l'adoration annule la récompense de l' œuvre, peut 
susciter un châtiment s'il s'agit d'un acte obligatoire, et ramène celui qui le 
commet au rang de celui qui n'a pas accompli l'acte, ainsi il est châtié pour 
avoir délaissé un commandement, car Allah (�) a ordonné qu'on Lui voue 
une adoration exclusive, ainsi Il dit : 

J:JÎ � -: �) ;&Î 1 't:'J ✓1 i-> i r;✓ 
- , � � . .,. � .)� .) 

« Il ne leur a pourtant été ordonné que d'adorer Allah, en Lui vouant un 
culte exclusif »4 

l �a!1î!1 Al-Jâmic (3731). 
2 Al-Kahf, v.110. 
3 Az-Zuhd, p.118. 
4 Al-Bayyinah, v.5. 

J7!s 



Péchés et guérison 
Ainsi, celui qui ne voue pas un culte exclusif à Allah n'aura pas accompli 

ce qu'on lui a commandé, mais il aura fait une chose autre, et cela n'est pas 
valide et n'est pas accepté de lui. Allah (�) dit : « Je suis Celui qui se passe le 
plus qu'on lui associe quoi que ce soit. Celui qui œuvre et associe autre que Moi en 
cela, cet acte sera pour celui auquel il M'a associé, et Je m'en exempte. »1 

Ce polythéisme se décompose entre ce qui est pardonné et ce qui ne l'est 
pas, ce qui est majeur et mineur. Le premier type se divise entre ce qui est 
grand et plus grand encore, et rien n'en est pardonné, à l'exemple de 
l'association à Allah dans l'amour et la vénération. Aimer une créature 
comme on aime Allah fait partie du polythéisme qu'Allah ne pardonne pas, 
et c'est le polythéisme à propos duquel Allah (�) dit : 

,i :>, If.> >- •qr' \' , :\Î' .,.:> \ • >-y.>, >, > (( � " i  > ,t V ,.. i0:::tÎ / , f-U, � ..1.,;;., _,;-. .. W:.1 'J � � rf � .:i .l..:> :-Il ;>J.) � � 0-' W:: 1.:-J �_, 

« Panni les gens, il en est qui prennent, en dehors d'Allah, des égaux à 
Lui, en les aimant comme on aime Allah. Et l'amour des croyants pour Allah 
est plus fort [que celui de ces gens pour leurs idoles]. »2 

Les adeptes de ce polythéisme diront à leurs divinités lorsque l'Enfer les 
aura réunis: 

� -- ---
✓

•J - ✓  ><. ,,, • 0 ,, ,, ,,.  ,,. . �1/ , ,, � �' y� r"='� :il w 0i � � u c:>} � t 

« Par Allah ! Nous étions vraiment dans un égarement évident, lorsque 
nous faisions de vous les égaux du Seigneur de l'univers ! »3 

Il est connu qu'ils n'en ont pas fait des égaux à Allah dans la création, 
l'attribution de la subsistance, le fait de donner la vie et la mort, la royauté, 
et la puissance ; mais uniquement dans l'amour, la déification, la soumission 
et la sujétion, ce qui est le summum de l'ignorance et de l'injustice. Comment 
faire de la terre un égal au Seigneur des seigneurs? Comment faire de 
l'esclave un égal au Seigneur des hommes ? Comment faire de celui qui est 
par essence pauvre, faible, impuissant, indigent, et dont l'essence n'est que 
néant, un égal à Celui qui est par essence riche, puissant, et dont la richesse, 
le pouvoir, le royaume, l'existence, la bienfaisance, la science, la miséricorde, 
et la perfection totale font partie des implications de Son essence. 

Est-il une injustice plus abominable que celle-ci ? Est-il un jugement plus 
inique que celui qui consiste à se détourner de Lui pour les créatures ? 
Comme Allah (�) dit : 

1 Muslim (2985). 
2 Al-Baqarah, v.165. 
3 As-Shucarâ', v.97-98. 



Péchés et guérison 
...-:--- 1  ·/ · - / i > ':ê"-: .:JÎ -:: { � � tÎ/ - (1 ,�tfÎ��/ ': ·\ti/ 0�� -::.1Î -:Î:- .:J1 � >01 -...._:_)..,. � r-t:J,. '.J__;---A-J �/ � .)r' '-' � �.J ù".J ) '-' / <.Y- ,._; / / / 

« Louange à Allah qui a créé les cieux et la terre, et établi les ténèbres et 
la lumière. Pourtant, les mécréants donnent des égaux à leur Seigneur »1 

Ainsi le polythéiste donne pour égal à Celui qui a créé les cieux et la terre 
et établi les ténèbres et la lumière, celui qui ne détient, ni pour lui ni pour 
autrui, le poids d'un atome des cieux et de la terre. Malheur à lui pour cette 
correspondance qui comporte la plus grande et la plus immonde des 
iniquités. 

68 - L'association à Allah dans les actes 

Cette forme de polythéisme est suivie par l'association à Allah (�) dans 
les actes, paroles, volontés et intentions. L'association dans les actes est 
semblable au fait de se prosterner, d'accomplir des circonvolutions, et de se 
raser la tête par servitude et soumission pour d'autre que Lui, ou encore 
d'embrasser d'autres pierres que la pierre noire qui est Sa « Main droite »2 

sur terre, d'embrasser, de toucher et de se prosterner pour les tombes. 

Le Prophète (:i;) a maudit celui qui transforme les tombes des prophètes 
et pieux, en lieux de culte où il prie Allah, alors que dire de celui qui adore 
les tombes et les idoles en dehors d'Allah ? 

Le Prophète (�) a dit : « Qu'Allah maudisse les juifs et les chrétiens, ils ont 
fait des tombes de leurs prophètes des lieux de culte. »3 

Il dit également : « Parmi les pires hommes saisis vivants par l'Heure, 
figureront ceux qui font des tombes des lieux de culte. »4 

« Ceux avant vous faisaient des tombes des lieux de culte. Ne faites donc pas des 
tombes des lieux de culte, car je vous l'interdis. »5 

« Qu'Allah maudisse celles qui visitent fréquemment les tombes, et ceux qui en 
font des lieux de culte et d'illuminations. »

6 

1 Al-Ancâm, v.l. 
2 On rapporte que le Prophète (':i) a dit : « La pierre noire est la Main droite d'Allah sur terre, 
avec laquelle Il serre la main à Ses serviteurs. », mais la chaîne de transmission n'est pas 
authentique, voir Ad-Q_acîfah (223). 
3 Al-Bukhârî (1265) et Muslim (529). 
4 Fat/1 Al-Bârî (13/14). 
s Muslim (532). 
6 A!µnad (2030), sous cette forme, la chaîne de transmission du hadith est faible, mais 
séparément les deux interdictions sont rapportées de manière authentique. 



Péchés et guérison 

« La colère d'Allah s'est intensifiée concernant un peuple qui a fait des tombes 
de ses prophètes des lieux de culte. »1 

« Lorsqu'un homme pieux mourrait parmi ceux d'avant vous, ils bâtissaient un 
lieu de culte sur sa tombe, et y inscrivaient ces représentations. Ce sont les pires des 
hommes auprès d'Allah au Jour de la Résurrection. »2 

« Ô Allah ! Ne fais pas de ma tombe une idole adorée. »3 

Le Prophète (;i) a préservé le monothéisme de la plus grande manière 
qui soit, au point qu'il a interdit la prière surérogatoire accomplie pour Allah 
(�) au lever et au coucher du soleil, afin que cela ne soit pas un prétexte pour 
ressembler aux adorateurs du soleil qui se prosternent pour lui à ces deux 
moments. Il a empêché ce moyen en interdisant la prière après 
l'accomplissement des prières du cA�r et du �ubb:, en raison du lien existant 
entre ces deux temps et les deux moments pendant lesquels les polythéistes 
se prosternent devant le soleil. 

Quant au fait de se prosterner pour autre qu'Allah, il dit : «  Il ne convient 
de se prosterner que pour Allah. »4 et le Prophète (:i) ne dit « il ne convient » que 
pour signifier la plus haute interdiction religieuse, comme dans la Parole 
d'Allah (�) 

0 ,:,,,,. ,.,, ,,,, ✓

,,,,

,,,,., ,. .,,,, ,,,,r
,,,,

,..,..,,,, l..!JJ � 0 � �l..__, 
« Il ne convient nullement au Miséricordieux d'avoir un enfant ! »5 

�� .--r
--
�-- _::; �1Îl,-:�� L; --

� � ,, '-' 
« Nous ne lui avons pas enseigné la poésie ; cela ne lui convient pas. »6 

� / > t / •/ // •>/ /r/ // 0 > ; ,:;;  J ---�N // � �_,• -�- -� L,_, � � l._, n· �\ � .::,.i_;..; \.:._, 

« Ce ne sont point les diables qui sont descendus avec ce Coran, cela ne 
leur convient pas et ils n'auraient pu le faire »7 

� ,: � > ,,,. // � �,,,,,,,, ,,,,r / l:;,.,; / ,,,,. ,,,, / > • > ,,; ;�;\ � �J.) � � ,) \.:l��--• !  ôb Lo � �\; 

« [Les anges dirent] : Gloire et pureté à Toi ! Il ne nous convenait 
nullement de prendre d'alliés en dehors de Toi »8 

1 Mishkât Al-Ma?.âbil:!: (715). 
2 Al-Bukhârî (434) et Muslim (528). 
3 Mishkât Al-Ma?.âbil:!: (715). 
4 Al-Irwâ' (1998). 
s Maryam, v.92. 
6 Ya-Sin, v.69. 
7 As-Shu<arâ', v.210. 
B Al-Furqân, v.18. 



Péchés et guérison 

69 - L'association à Allah dans les paroles 

Figure parmi les formes d'association à Allah (�), le polythéisme dans 
les propos, comme le serment par autre que Lui, comme l'a dit le Prophète 
(�) : « Celui qui jure par autre qu'Allah aura associé. »1 de même, le fait de dire 
à une créature : « [Qu'advienne] ce qu'Allah et toi avez voulu », ainsi qu'il 
est rapporté authentiquement du Prophète (�) auquel un homme dit : 
« [Qu'advienne] ce qu'Allah et toi avez voulu. » Il lui répondit : « Fais-tu de 
moi un égal à Allah ? Dis : [Qu'advienne] ce qu'Allah seul a voulu. »2 Ceci, alors 
qu'Allah (�) a accordé une volonté au serviteur, comme cela apparaît dans 
Sa Parole : 

@ r-!:: •� j � ;� �  
« Pour celui d'entre vous qui souhaite suivre le droit chemin » 

Alors que dire de celui qui dit : « je me fie à Allah et toi » ; « je dépends 
d'Allah et toi » ; « je n'ai qu'Allah et toi » ; « cela vient d'Allah et toi » ; « cela 
provient de la bénédiction d'Allah et de la tienne » ; « j'ai Allah dans les cieux 
et toi sur terre » ;  « par Allah et la vie d'untel » ;  « c'est un vœu pieux pour 
Allah et untel » ; « je me repens à Allah et untel » ; « j'espère en Allah et 
untel » ; et d'autres choses semblables. 

Compare ces propos à ceux de celui qui a dit : « [Qu'advienne] ce 
qu'Allah et toi avez voulu » puis vois ce qui est le plus ignoble ; tu 
constateras que le premier mérite plus que le Prophète (:i) lui adresse cette 
parole, car si le second a fait de lui un égal à Allah, le premier qui n'a jamais 
approché le Messager d'Allah (�) en quoi que ce soit, et peut même compter 
parmi ses ennemis, en a fait un égal au Seigneur de l'univers. 

La prosternation, l'adoration, la confiance, la résipiscence, la piété, la 
crainte, le repentir, le vœu pieux, le serment, la célébration de la gloire, de la 
grandeur, de l'unicité et de la louange d'Allah, la demande de pardon, le 
rasage de la tête par soumission et adoration, la circonvolution autour de la 
Maison [sacrée], et l'invocation, tout cela est le droit exclusif d'Allah, il n'est 
pas valide et il ne convient pas que cela soit voué à autre que Lui, qu'il 
s'agisse d'un ange rapproché ou d'un prophète envoyé. On amena au 
Prophète (�), un homme qui avait commis un péché, et lorsqu'il fut devant 
lui, il dit : « Ô Allah, je me repens devant Toi, et je ne me repens pas devant 

1 Mishkât Al-Ma§.âbih (3353) .  
2 As-;iahîl:!ah (1/266). 



Péchés et guérison 

Muhammad. » Le Prophète (�) dit alors : « Il a reconnu Son droit à Celui qui le 
mérite. »1 

70 - L'association à Allah dans les volontés et intentions 

Quant à l'association à Allah (�) dans les volontés et intentions, c'est 
un océan sans rivage, et peu en sont épargnés. Celui qui vise, à travers son 
acte, autre que la Face d'Allah, ou porte une intention autre que le fait de se 
rapprocher de Lui et d'obtenir Sa rétribution, aura associé dans son intention 
et sa volonté. 

La sincérité (Al-Ikhlâ§.) consiste à ne viser qu'Allah à travers ses propos, 
ses actes, ses volontés et ses intentions, et c' est la voie de droiture d'Ibrâhîm 
qu'Allah a commandé à tous Ses serviteurs, et desquels Il n'accepte aucune 
autre voie. Elle est la réalité de l'islam: 0 / ,,,,.. .,, ,... / �., . ,,> ,,,,, > ,,  ,.., .,,,, ,,> .\� / / ·� _,,.,,, ..... ,,,,, / / 

.:.,,� 1 � j� J � _,A_, ½ µ, i:,..;. �; � 'i \ fa. � r:r _, 
« Et quiconque désire une religion autre que l'islam, il ne sera point agréé, 

et il sera, dans l'au-delà, parmi les perdants »2 

C'est la religion d'Ibrâhîm dont ne s'écarte que le plus grand des sots. 

7 1  - L'essence du polythéisme 

Après avoir pris connaissance de cette introduction, s'entrouvrira devant 
toi la réponse à la question mentionnée, ainsi nous disons, et c'est d'Allah 
seul dont nous recherchons la justesse. 

L'essence du polythéisme consiste en l'imitation du Créateur et 
l'assimilation de la créature à Lui, tel est le véritable anthropomorphisme, et 
non l'affirmation des Attributs de perfection par lesquels Allah s'est décrit, 
et par lesquels L'a décrit le Messager d'Allah (�) - Inverse donc celui dont 
Allah retourne le cœur, dont Il aveugle la clairvoyance, qu'il rend confus, si 
bien qu'il considère le monothéisme comme étant de l'anthropomorphisme, 
et l'anthropomorphisme comme une forme de vénération et d'obéissance. 
Ainsi, le mécréant assimile la créature au Créateur en ce qui constitue une 
spécificité divine, comme le pouvoir de nuire ou de profiter, d'accorder ou 
de priver, ce qui implique de lier l'invocation, la crainte, l'espoir et la 
confiance à Allah seul. Celui qui lie cela à une créature l'aura assimilée au 
Créateur, et il aura assimilé celui qui ne détient pour lui-même ni tort ni 
profit, ni mort, ni vie, ni résurrection - plus encore que toute autre chose - à 
Celui qui possède tout le commandement, détient les rênes de toute chose en 

1 Ad-Q_a<ifah (3862), la chaîne de transmission du hadith est faible . 
2 Âl c[mrân, v.85. 



Péchés et guérison 

Ses Mains, et vers lequel tout revient, ainsi ce qu'il veut survient, et ce qu'il 
ne veut pas ne survient pas, personne ne peut retenir ce qu'il accorde, et nul 
ne peut donner ce qu'il retient, s'il ouvre à Son serviteur la porte de Sa 
miséricorde, personne ne peut la refermer, et s'il la maintient fermée, nul ne 
peut l'ouvrir. L'assimilation de cette créature incapable et indigente par 
essence, à Celui qui est puissant et riche par essence compte parmi les pires 
formes d'anthropomorphisme. 

Parmi les spécificités divines figure la perfection totale de tous les points 
de vue, qui n'est entachée d'aucune imperfection de quelque point de vue 
que ce soit, ce qui implique que l'adoration Lui soit vouée à Lui seul, de 
même que la glorification, la vénération, la crainte, l'invocation, l'espoir, la 
résipiscence, le repentir, la confiance, la recherche d'aide, le summum de la 
soumission de même que le summum de l'amour. La raison, la législation, et 
la saine nature impliquent que tout cela ne soit voué qu'à Allah et à personne 
d'autre, ainsi celui qui en voue quoi que ce soit à autre que Lui l'aura assimilé 
à Celui qui n'a ni semblable, ni pareil, ni égal, et tel est le plus ignoble et le 
plus faux des anthropomorphismes. En raison de la gravité de la chose et du 
fait qu'elle englobe le summum de l'iniquité, Allah (�) a indiqué à Ses 
serviteurs qu'il ne le pardonnait pas, bien qu'il se soit imposé la miséricorde. 

Parmi les spécificités divines figure la servitude établie sur deux pivots 
essentiels que sont le summum de l'amour et le summum de la soumission ; 
telle est la complétude de la servitude, et les différents rangs des hommes en 
cela sont fonction de leur différence concernant ces deux fondements. Celui 
qui donne son amour, sa soumission, et sa sujétion à autre que Lui aura 
assimilé cet autre à ce qui relève du droit exclusif d'Allah. Il est impossible 
que cela ait été établi par une législation [divine] , et l'infamie de la chose 
perdure en toute nature saine et en toute raison, mais les démons ont 
transformé la saine nature et la raison de la plupart des gens, ils les ont 
corrompues et les en ont écartés. Quant à ceux pour lesquels Allah a écrit la 
meilleure des récompenses, ils ont perduré sur la nature première, Allah leur 
a envoyé Ses messagers, et leur a révélé Ses Livres en conformité avec leur 
saine nature et leur raison, et ainsi ils ont fait croître lumière sur lumière 

« Allah guide vers Sa lumière qui Il veut »1 

Sachant cela, la prosternation compte également parmi les spécificités 
divines, ainsi celui qui se prosterne pour autre qu'Allah aura assimilé une 
créature à Lui. De même, la confiance, ainsi celui qui place sa confiance en 

1 An-Nûr, v.35. 



Péchés et guérison 
un autre qu'Allah aura assimilé une créature à Lui. Aussi, le repentir, ainsi 
celui qui se repent auprès d'un autre qu'Allah aura assimilé une créature à 
Lui. Également le serment par un nom, par glorification et vénération, ainsi 
celui qui prête serment par le nom d'une créature l'aura assimilée à Allah. 
Ceci, concernant l'assimilation. 

Quant au fait d'imiter Allah, elle concerne [par exemple] celui qui 
s'enorgueillit, appelle les gens à exagérer sur sa personne dans la louange, la 
glorification, la soumission, l'espoir, l'attachement du cœur par la crainte, 
l'espoir, l'orientation et la recherche d'aide. Celui qui agit ainsi aura imité 
Allah, et Lui aura disputé Sa seigneurie et Sa divinité, et il mérite qu'Allah 
l'avilisse et l'humilie au plus haut point, et qu'il le mette sous les pieds de 
Ses créatures. Le Prophète (ii) a dit : « Allah (�) dit : La grandeur est Mon izâr, 
et l'orgueil Mon ridâ', celui qui Me dispute l'un des deux, Je le châtie. »1 

Si celui qui façonne des représentations de sa main compte parmi ceux 
qui auront le pire châtiment au Jour de la Résurrection, en raison de sa seule 
imitation dans l' œuvre, alors que dire de celui qui imite Allah en la 
Seigneurie et la divinité ? Comme l'a dit le Prophète (ii) : « Ceux qui façonnent 
des représentations auront le pire châtiment au Jour de la Résurrection, on leur dira : 
Faîtes vivre ce que vous avez créé. »2 Il dit également : « Allah (�) a dit : Qui est 
plus injuste que celui qui cherche à façonner une créature comme Moi ? Qu'ils créent 
donc une petite fourmi, une graine, ou un cheveu. »3 

En somme, telle est la condition de celui qui cherche à L'imiter dans la 
création d'une représentation, alors que dire de la condition de celui qui 
L'imite en ce qui Lui est spécifique dans Sa seigneurie et Sa divinité ? De 
même, celui qui cherche à L'imiter en un nom qui ne convient qu'à Allah, 
comme le Roi des rois, le souverain suprême, et autre. Il est rapporté 
authentiquement que le Prophète (�) a dit : « Le plus ignoble des noms auprès 
d'Allah est celui d'un homme qui s'est nommé « roi des rois », alors qu'il n'y a de 
Roi véritable qu'Allah. »4 Telle est l'aversion et la colère d'Allah qui s'abat sur 
celui qui cherche à Lui ressembler en un nom qui ne convient qu'à Lui, car Il 
est le seul Roi des rois, et le seul Souverain suprême, Celui qui Seul 
administre et règne sur tous les souverains. 

1 Muslim (2620). 
2 Al-Bukhârî (5607) et Muslim (2108). 
3 Al-Bukhârî (7120) et Muslim (2111). 
4 Al-Bukhârî (5253) et Muslim (2143). 



Péchés et guérison 

72 - La mauvaise opinion d'Allah compte parmi les pires péchés 

Si cela est clair, il est un principe éminent qui dévoile le secret de la 
question et qui est que la mauvaise opinion d'Allah compte parmi les pires 
des péchés. Celui qui a une mauvaise opinion d'Allah suppose à Son sujet le 
contraire de Sa sainte perfection, et ce qui contredit Ses Noms et Attributs ; 
c'est pourquoi Allah a menacé ceux qui ont une mauvaise opinion de Lui 
d'une manière qu'Il n'a utilisée pour personne d'autre, ainsi Il dit : 

� .;rt.::_;��.�;�r��:1;�::i; �-;� �r.� 9�.J ;;::.ir�4; 1=d; 
« Qu'un mauvais sort s'abatte sur eux. Allah est en colère contre eux, Il 

les a maudits et leur a préparé ['Enfer. Et quelle mauvaise destination ! »1 

Et Il dit à propos de ceux qui renient un de Ses Attributs 
tn 0'.::, �:l.:i�.; �� }--;-;-1 .�,-:, _/-(i . r .:J1>h1. ·yis-
� � - '-'- 1 . � '..) f;:..J,.. ....,_ ?..:.J:.:>�'J 

« Et c'est cette mauvaise pensée que vous avez eue de votre Seigneur, qui 
a causé votre perte, de sorte que vous êtes devenus du nombre des perdants. »2 

Allah (�) dit de Son ami intime Ibrâhîm qu'il dit à son peuple: 
i<n - / /J . - t-'� ( -- � - > > � J - >  .,. _  .�� -,0 - ., .- - -
� �1 .., .. ,_1. � w� 0J�_; �1 .JJ.) i+l_l; � AO 0_)� 1.:il.. 

,,,. ,,, ,,,.. ,,., 

« Qu'adorez-vous ? Cherchez-vous, dans votre égarement, des divinités 
en dehors d'Allah ? Que pensez-vous donc du Seigneur de l'univers ? »3 

C'est-à-dire : que pensez-vous du fait qu'Il vous rétribue pour cela, 
lorsque vous Le rencontrerez, alors que vous avez adoré autre que Lui? Que 
pensez-vous de Lui, au point d'adorer autre que Lui ? Quelle imperfection 
voyez-vous en Ses Noms, Ses Attributs et Sa Seigneurie, si bien que cela vous 
conduise à vouer servitude à d'autre ? Si vous pensiez de Lui ce qui Lui 
convient, qu'Il est Omniscient, Omnipotent, qu'Il se passe de toute chose et 
que toute chose à besoin de Lui, qu'Il juge Ses créatures avec équité, qu'Il les 
administre seul et que personne ne L'assiste en cela, qu'Il connaît les détails 
de toute chose, que rien ne Lui échappe, qu'Il suffit à Ses créatures, qu'Il n'a 
besoin d'aucun soutien, qu'Il est le Miséricordieux par essence, et qu'Il n'a 
pas besoin, en Sa miséricorde, qu'on vienne L'apitoyer, au contraire des rois 
et autres souverains qui ont besoin qu'on leur fasse connaître la condition et 
les besoins de leurs administrés, qui ont besoin d'aide pour répondre à leurs 
besoins, mais aussi de personnes pour les implorer et les apitoyer par une 
intercession ; ainsi ils ont nécessairement besoin d'intermédiaires, en raison 

1 Al-Fat/1, v.6. 
2 Fu�ilat, v.23. 
3 As-fiâffât, v.85-87. 



Péchés et guérison 

de leur indigence, de leur faiblesse, de leur incapacité, et de leur manque de 
science. 

Quant à !'Omnipotent, Celui qui se passe de toute chose par essence, 
!'Omniscient, le Miséricordieux, Celui qui fait miséricorde, dont la 
miséricorde englobe toute chose, le fait d'introduire des intermédiaires entre 
Lui et Ses créatures est une imperfection au regard de Sa Seigneurie, Sa 
Divinité, et Son Unicité, et c'est aussi une mauvaise opinion de Lui. Il est 
impossible qu'Il ait légiféré cela à Ses serviteurs, la raison et la saine nature 
se refusent à le permettre, et l'abomination de la chose est ancrée plus que 
toute autre chose dans la raison saine. Cela est établi par le fait que le 
serviteur glorifie celui qu'il adore, le déifie, et s'humilie devant Lui. Seul le 
Seigneur (�) mérite la complétude de la glorification, la vénération, la 
déification, la soumission et l'humiliation, c'est là Son droit exclusif. C'est 
donc une injustice des plus ignobles que d'accorder Son droit à d'autre, ou 
de le partager entre Lui et d'autres, surtout si celui qu'on Lui associe est Son 
serviteur et sujet, comme Allah (�) dit : •> ,./ .> /./ / '/ . -✓ .,,,,, - �> /:-i •1/,; / / �: / �

µ
> �  · - / // �-- / // - -� -�'-.• ·  1.AJ ;.� • • . , � l_; · • 1 ..  . . \ · � u . 

>-" i--- -U...) - � � . � r..r- - � -� 0 > .,,,, ,.,, ,,,, -:_ .. ,,, > .., ,,,,> / ,, / ;., ,,,,, > ,,,, ,,,, z ,.., ..> .
,,,,.,,, ,_, 

_::::;.\ � -- ..I' -:.t -.:.2,";J \ \ -�·. l.:!1l� ·c->�:i ;L-;,: . > . ' loi  !lu u � /.Y"",. / • � - r---- \ - "/ �_,, '.Y" - -/ 
« Il vous a cité un exemple à partir de vous-mêmes : Seriez-vous disposés 

à associer vos propres esclaves dans les biens que Nous vous avons octroyés, 
de manière à en faire vos égaux et à les craindre comme vous vous craignez 
vous-mêmes? C'est ainsi que Nous détaillons les signes pour des gens qui 
raisonnent. »1 

C'est-à-dire : si vous méprisez l'idée qu'un de vos esclaves vous soit 
associé dans la subsistance, alors comment pouvez-vous Me donner des 
associés parmi Mes serviteurs en ce qui M'est spécifique et qui est la déité 
qui ne convient à aucun autre que Moi ? Celui qui prétend cela ne M'aura ni 
estimé ni glorifié à Ma juste valeur, et il ne M'aura pas spécifié en ce qui 
M'est réservé à Moi seul, en dehors de Mes créatures. Ainsi, celui qui adore 
autre qu'Allah ne L'aura pas estimé à Sa juste valeur 

,,,,, f./> . >>•/ ,,,, � ,  > > •,,,, / �, /- tZy" . > ./ ,,,,,, JI,,,,,,.,,,.,. > > -:: ,,,,  ,......,f_ ..... )J ��� �J jlll 9_J.) �0y.i: �JI �1 ;J �l! J!.-Y_pP v-iül �� 
/ � -

1 Ar-Rûm, v.28. 



Péchés et guérison 

« Ô vous les hommes ! Un exemple vous est cité, écoutez-le : Ceux que 
vous invoquez en dehors d'Allah ne sauraient même pas créer une mouche, 
même s'ils s'unissaient pour cela. Si la mouche leur prenait quelque chose, 
ils ne sauraient le lui reprendre. Le solliciteur et le sollicité sont aussi faibles 
l'un que l'autre ! Ils n'ont pas estimé à Allah Sa juste valeur ! Allah est Fort 
et Puissant. »1 

N'aura pas estimé Allah à sa juste valeur celui qui adore en dehors de Lui 
ce qui ne peut créer le plus insignifiant et le plus petit des animaux, et si la 
mouche lui prend quelque chose, il ne peut le récupérer. Allah (�) dit : 

« Ils n'ont pas estimé Allah à Sa juste valeur, alors qu'au Jour de la 
Résurrection, Il fera de la terre entière une poignée, et les cieux seront pliés 
dans sa Main droite. Gloire et pureté à Lui ! Il est au-dessus de ce qu'ils Lui 
associent. »2 

N'aura pas estimé à Sa juste valeur Celui dont telle est la condition et la 
grandeur, celui qui Lui associe dans l'adoration ce qui n'en possède rien, 
mais qui est la plus impuissante et la plus faible des choses. N'aura pas 
estimé à sa juste valeur le Fort et le Puissant celui qui Lui associe le faible et 
le vil. 

De même que ne l'aura pas estimé à Sa juste valeur celui qui dit : « Il n'a 
pas envoyé à Ses créatures de messager et n'a pas révélé de livre », Lui 
attribue ce qui ne Lui convient pas, et pense qu'II a négligé Ses créatures, les 
a perdus, laissés sans obligation, et qu'II les a créés par jeu et futilité. 

Ne L'aura pas estimé à Sa juste valeur celui qui renie les réalités de Ses 
Noms magnifiques et Ses Attributs élevés, en reniant Son ouïe, Sa vue, Sa 
volonté, Son choix, Son élévation au-dessus de Ses créatures, Sa Parole et Sa 
conversation avec qui Il veut parmi Ses créatures comme Il le veut ; ou qui 
renie la globalité de Son pouvoir et son lien avec les actes de Ses serviteurs, 
dans l'obéissance et la désobéissance, ou qui les exclut de Son pouvoir, de Sa 
volonté et de Sa création, pensant que les serviteurs créent pour eux-mêmes 
ce qu'ils veulent, en dehors de la volonté du Seigneur, et qu'ainsi survienne 
dans Son royaume ce qu'II ne désire pas, ou qu'II veuille une chose et qu'elle 
n'arrive pas ! Qu'Allah soit élevé très au-dessus des propos des semblables 
aux mazdéens. 

1 Al-H.ajj, v.73-74. 
2 Az-Zumar, v.67. 



Péchés et guérison 
Ne L'aura pas estimé à Sa juste valeur celui qui dit : « Il châtie Son 

serviteur pour ce qu'il n'a pas conunis, Il n'a aucun pouvoir et aucune 
incidence sur lui, mais tout n'est qu'acte du Seigneur (�), ainsi Il châtie Son 
serviteur pour l'acte qu'il a accompli et auquel Il a contraint le serviteur, et 
Sa contrainte à commettre un acte est pire que la contrainte exercée par une 
créature sur une autre. » S'il est établi dans la saine nature et la raison que si 
le maître contraint son esclave à accomplir un acte ou l'oriente vers celui-ci, 
puis le châtie, cet agissement est une abomination ; alors que dire du plus 
grand des justes, des sages et des miséricordieux ? Comment pourrait-Il 
contraindre l'homme à commettre un acte sur lequel il n'aurait aucun 
agissement, aucune incidence, qui surviendrait sans sa volonté et ne 
compterait aucunement parmi ses actes, puis Il le condamnerait pour cela au 
châtiment éternel ? Qu'Allah soit élevé très au-dessus de cela. Leurs propos 
sont pires que ceux des semblables aux mazdéens, et ces deux groupes n'ont 
pas estimé Allah à Sa juste valeur. 

N'aura pas estimé Allah à Sa juste valeur celui qui ne Le préserve pas de 
tout puits, lieu nauséabond, lieu d'aisance, et tout endroit d'où on s'écarte 
de Sa mention, mais prétend qu'il est en tout lieu, tout en exceptant qu'il soit 
élevé sur Son Trône : 

C / 

,Ll; 8 ,,;i11 �� .��\ +i1 J; .� ;J1 

« Vers Lui monte la bonne parole et Il élève les bonnes actions. »1 

Les anges et l'âme montent vers Lui et redescendent : 
.d"1 >>•/ -::{ • _,.�1 J/ 1 13, ,,,,-:' / .:.�r-1 / - �2"':...,., �..) �� ::...:..r- ..r  :...,';., _ 

« C'est Lui qui administre toutes les créatures, du ciel vers la terre ; 
ensuite Son Ordre remonte vers Lui »2 

[Cet homme] prétend qu'Il ne Lui convient pas d'être établi sur le siège 
de la royauté, puis il prétend qu'il se trouve en tout lieu en lequel l'homme, 
et même les animaux, répugnent se trouver. 

N'aura pas estimé Allah à Sa juste valeur celui qui renie l'essence de : Son 
amour, Sa miséricorde, Sa bienveillance, Sa satisfaction, Sa colère et Son 
aversion ; de même celui qui renie l'essence de Sa sagesse que constituent les 
objectifs louables recherchés à travers Ses actes ; celui qui renie l'essence de 
Ses actes et ne Lui attribue pas d'acte volontaire mais prétend que Ses actes 
sont détachés de Lui ; celui qui renie l'essence de Son amour, Sa venue, Son 
établissement sur Son Trône, Sa conversation avec Mûsâ sur le flanc du mont 

1 Fâtir, v.10. 
2 As-Sajdah, v.5. 



Péchés et guérison 

At-Iûr, Sa venue au Jour de la Résurrection afin de juger par Lui-même entre 
Ses serviteurs, et d'autres actes et attributs de perfection qu'ils renient, 
prétendant ainsi estimer Allah à Sa juste valeur. 

N'aura pas estimé Allah à Sa juste valeur celui qui Lui attribue une 
compagne et un enfant, ou qui prétend qu'il s'incarne en Ses serviteurs, ou 
encore qu'il est l'essence de cette existence. 

N'aura pas estimé Allah à Sa juste valeur celui qui dit qu'il a élevé les 
ennemis du Messager d'Allah (�) et des membres de sa famille, et leur 
mention, en leur attribuant la royauté, le califat et la puissance ; et qu'il a 
rabaissé les alliés de Son Messager, les membres de sa famille, et qu'il les a 
méprisés, humiliés et frappés d'opprobre où qu'ils soient. Cela comporte le 
summum du dénigrement du Seigneur, qu'il soit élevé très au-dessus des 
propos des Rafidites. Ces propos sont tirés de ceux des juifs et chrétiens à 
propos du Seigneur de l'univers qui prétendent qu'Allah a suscité un roi 
inique qui a prétendu la prophétie, mentit sur Allah, et est resté un long 
moment à mentir sur Lui à tout instant en disant : «  Allah dit ceci, Il ordonne 
cela, Il interdit ceci » abrogeant les législations de Ses prophètes et 
messagers, rendant licites le sang, les biens et les femmes de leurs adeptes, 
et en disant : « Allah m'a permis cela ! » Et le Seigneur (�) l'a soutenu, aidé, 
élevé, raffermi, exaucé, lui a donné pouvoir sur ses opposants, en établissant 
les preuves de sa véracité, ainsi personne ne s'opposait à lui sans qu'il ne le 
domine, établissant sa véracité par sa parole, ses actes et prescriptions, 
suscitant ainsi les preuves de sa véracité l'une après l'autre. 

Il est connu que cela comporte le plus grand dénigrement et la plus 
grande insulte faite au Seigneur (�), Sa science, Sa sagesse, Sa miséricorde, 
et Sa seigneurie, qu'Allah soit élevé très au-dessus des propos des irréligieux. 
Compare leurs propos à ceux de leurs frères Rafidites et tu verras que leurs 
propos sont tels que l'a dit le poète 

Comme deux frères allaités par le sein d'une même mère 
Et qui, dans la nuit noire, auraient fait le serment de ne plus jamais se quitter 
N'aura pas estimé Allah à Sa juste valeur celui qui dit : « Il peut châtier 

Ses alliés et ceux qui ne Lui ont jamais désobéi, ou alors le temps d'un clin 
d' œil, et les faire entrer dans la Géhenne ; et qu'il peut accorder les délices à 
Ses ennemis et ceux qui n'ont jamais cru en Lui, ou alors le temps d'un clin 
d' œil, et les faire entrer dans le Demeure des délices ; et que ces deux choses 
sont pour Lui semblables. Même si ce qui nous a été rapporté de Lui s' oppose 
à cela, nous l'interdisons en raison de ce qui a été rapporté, et non parce que 
cela s'opposerait à Sa sagesse et à Son équité. » Allah (�) a désavoué de la 



Péchés et guérison 

manière la plus forte qui soit dans Son Livre celui qui Lui attribue cela, et 
considère son jugement comme le pire qui soit, ainsi Allah (�) dit : 

� � 
��".5 1 Q ÔÎ :- i >�("-:-jj AO.;� i >'.'("-:-�Î � ( <!il'� � t:;·� c � �'iÎ/ [CJÎ (ri.C L:/ �-> ig � � .IJJ'-1 �- / J>='9 !t,,U l..!:, <->"' - / • -· '.J '-""J '.J 'J 

0,.>�?�1P.� �'11 � �� / �J��i!;î�_; �1� �J1 
« Nous n'avons pas créé le ciel et la terre et ce qui existe entre eux en vain, 

contrairement à ce que pensent ceux qui ont mécru. Malheur à ceux qui ont 
mécru pour le feu [qui les attend] ! Traiterons-Nous ceux qui croient et 
accomplissent les bonnes œuvres comme ceux qui commettent du désordre 
sur terre ? Ou traiterons-Nous les pieux comme les pervers ? »1 

i; r� � ... �t.:::/ ·> � {f;,• �1 � 1�  
✓
1; &J?� -� - ,�- ::-Ji i > ✓:: •r:- ..:JL� ... .;. ·1 ('"1" 'J ('"" - � / / / :J '.Y-" -

✓ 
• ù y :,. �� 0,'./ . / i 

5_;;�.q �� ,: -;---b � �r :� J i:s�� �J._;"tit, s•)<�lÎ �1 �0 �� ,. . .,., ,.. ,,,, .,,, 
« Ceux qui commettent des mauvaises actions pensent-ils que Nous 

allons les traiter comme ceux qui croient et accomplissent de bonnes œuvres, 
dans leur vie et dans leur mort ? Comme ils jugent mal ! Allah a créé les cieux 
et la terre en toute vérité, et afin que chaque âme soit rétribuée selon ce 
qu'elle a acquis, et ils ne seront pas lésés. »2 

05� $tJt;0�f.i��j;� 
« Traiterons-Nous ceux qui sont soumis à Allah comme les criminels ? 

Comment jugez-vous donc ? »3 

N'aura pas estimé Allah à sa juste valeur celui qui prétend qu'il ne donne 
pas la vie et la mort, qu'il ne ressuscitera pas ceux qui sont dans les tombes, 
et qu'il ne rassemblera pas Ses créatures en un Jour où Il rétribuera le 
bienfaisant pour sa bienfaisance, et le malfaisant pour sa malfaisance, où Il 
prendra le droit de l'opprimé à celui qui lui a causé une injustice, où Il 
honorera ceux qui ont enduré les difficultés en cette vie pour Lui, en ce qui 
comporte Sa satisfaction, par la plus grande de Ses grâces, où Il exposera à 
Ses créatures ce sur quoi ils divergent, et où Il montrera à ceux qui ont mécru 
qu'ils étaient menteurs. 

N'aura pas estimé Allah à sa juste valeur celui qui méprise Son ordre et 
Lui désobéit, Son interdit et le commet, Son droit et le néglige, Sa mention et 
s'en détourne, qui préfère ses passions à la recherche de Sa satisfaction, et 
pour qui l'obéissance vouée aux créatures est plus importante que celle qu'il 
Lui voue ; Allah n'obtient que l' excédent de son cœur, ses paroles et ses actes, 

1 ;iâd, v.27-28. 
2 Al-Jâthiyah, v.21-22. 
3 Al-Qalam, v.35-36. 



Péchés et guérison 

alors qu'un autre a priorité en cela, puisqu'il est plus important pour lui. Il 
minimise le regard et la connaissance d'Allah sur lui, alors qu'il est dans Sa 
poigne et que son toupet est dans Sa main ; et il révère le regard et la 
connaissance des créatures sur lui, de tout son cœur et ses membres. Il est 
gêné devant les gens et n'est pas gêné devant Allah, il craint les gens et ne 
craint pas Allah, il se comporte vis-à-vis des gens aussi bien qu'il le peut, et 
il se comporte vis-à-vis d'Allah de la manière la plus vile et méprisable 
possible. S'il se met au service de celui qu'il aime parmi les gens, il le fait 
avec application, effort, et sincérité, en lui vouant totalement son cœur et ses 
membres, et en lui donnant priorité sur nombre de ses intérêts ; et s'il veut 
respecter un droit de son Seigneur - si la prédestination l'y aide - il le fait 
d'une manière que les gens n'accepteraient pas, et il Lui accorde de ses biens 
ce qu'il serait gêné de donner à une autre personne. Celui qui agit ainsi a-t­
il estimé Allah à Sa juste valeur ? 

A-t-il estimé Allah à sa juste valeur celui qui associe à Allah Son ennemi 
en ce qui est Son droit exclusif comme vénération, glorification, obéissance, 
humiliation, soumission, peur et espoir ? S'il Lui associait la plus proche de 
Ses créatures, ce serait une insolence et une atteinte à Son droit exclusif, un 
mépris, et une association entre Lui et d'autre en ce qui ne convient qu'à Lui ; 
alors que dire lorsqu'il Lui associe la plus éloignée de Ses créatures, la plus 
méprisable et la plus abhorrée de Lui, et qui est Son véritable ennemi ? Ceci, 
car on n'a adoré en dehors d'Allah que Satan, comme Allah (im) dit : 
\ -: ,, �- > > • '1 '

✓ 
0" -! ,! > ,, _t:--'î ,,.�\ �· if\ ·1 »·� .j �I ,,,- ,

✓ ✓ ,, -t'-11 . ,,,, .✓

, X1 • 
..Ù> �.J� ½/!J ,. � -'J..c, � ,.i._:,� - ' . �...l:JU l -....:..> r-l <- � f'"'�•� _;., .-

« Ne vous ai-Je pas ordonné, ô enfants d'Adam, de ne pas adorer Satan, 
car il est pour vous un ennemi déclaré ? Et ne vous ai-Je pas ordonné de 
M'adorer ? Voilà un chemin bien droit. »1 

Et lorsque les polythéistes ont prétendu adorer les anges, leurs 
adorations ont été vouées aux démons, alors même qu'ils pensaient adorer 
les anges, comme, Allah (im) dit : 

� q_; d � Lj� 0 �� jjb :>�1 :�fa' � jJ f � f � r;_; 
i<'ni ,,  > .,,. n: . 1 {' - iÎ / »•✓ • >  � •✓ ,.. > � 0._H_;: r°t r'1'� � 0..J..A.:--; � b J,! �-Y 

« Et le jour où Il les rassemblera tous et dira ensuite aux anges : « Est-ce 
vous que ces gens-là adoraient ? »  Ils diront : « Gloire à Toi ! C'est Toi notre 

1 Yâ-Sîn, v.60-61. 



Péchés et guérison 
allié et non pas eux. Ils adoraient plutôt les djinns, en qui la plupart d'entre 
eux croyaient. » »1 

Satan appelle donc le polythéiste à l'adorer, en lui faisant croire qu'il est 
un ange. De la même manière, les adorateurs du soleil, de la lune et des astres 
prétendent qu'ils adorent l'esprit de ces astres qui leur parlent et répondent 
à leurs besoins. Ainsi, lorsque le soleil se lève, Satan s'y joint, les mécréants 
se prosternent devant le soleil, mais leur prosternation lui est vouée, de 
même au coucher. Aussi, celui qui adore le Messie et sa mère ne les adore 
pas réellement, mais il adore Satan, car il prétend adorer celui qui lui a 
ordonné de l'adorer avec sa mère, a agréé et commandé cela, et celui qui l'a 
fait est Satan le maudit, et non le serviteur et messager d'Allah. Tout ceci a 
été révélé dans Sa Parole : «  Ne vous ai-Je pas ordonné, ô enfants d'Adam, de 
ne pas adorer Satan, car il est pour vous un ennemi déclaré ? Et ne vous ai­
Je pas ordonné de M'adorer ? Voilà un chemin bien droit. »2 

Ainsi, aucun homme n'a adoré autre qu'Allah, quel que soit cet être 
adoré, sans que cette adoration ne soit vouée à Satan. L'adorateur jouit de 
l'être adoré dans la réalisation de son objectif, et l'être adoré jouit de 
l'adorateur dans la vénération qu'il lui voue et dans l'association à Allah 
qu'il lui octroie et qui représente le summum de la satisfaction de Satan, c'est 
pourquoi Allah (�) dit : 

.w: • ,r�1 ,,,,, ... � ... �� .. -r -:: �·,1 ,,, ,,,,  •/ ., / ,,,,,. .> >> �,,,, ., ,,.,,,,,,,, ,..'I .J ' ___..,�\ ,.u · • ' t::.......a--
..,..i,. -•L v;- .. � ✓ ✓ :., � -✓• :.r-:. i-'!.J 

« Et le jour où on les rassemblera tous, [on dira] : Ô djinns ! Vous avez 
abusé des humains. »3 

C'est-à-dire dans leur fourvoiement et égarement 

-�,_,,,:,,, >8f J✓- �t3 -: ,�j �rj\ ctJt:t' · .. ,,, ,� �:: .,-:: ·-: ·1 c,,,, · ·,J\ -: -- >�t .... , 1 J" �/ r-'_,_. _) � '-"� . . .J  � . e---' ,.J V:: t � �.Jl..::J,J C, 

� � � .;t,, Z1t1:t6.c: 1, ,--: � :,.� 
� --- .. .,,. .'_) !i, . �  .. .,,. ,,..  

« Et leurs alliés parmi les humains diront : « Seigneur ! Nous avons tiré 
profit les uns des autres, et nous voilà au terme que Tu nous as fixé. » Il leur 
dira : « L'Enfer est votre demeure. [Vous y resterez] éternellement, sauf si 
Allah en décide autrement. » Vraiment, ton Seigneur est Sage et Il sait 
tout.»4 

1 Saba', v.40-41. 
2 Yâ-Sîn, v.60-61. 
3 Al-Ancâm, v.128. 
4 Al-Ancâm, v.128. 



Péchés et guérison 

Ceci est une allusion concise à la raison pour laquelle le polythéisme est 
le plus grand des péchés majeurs auprès d'Allah, qu'il n'est pas pardonné 
sans repentir, qu'il entraîne l'éternité dans le châtiment, et que son caractère 
illicite et son abomination ne sont pas uniquement dus à son interdiction, 
mais il est impossible qu'Allah (�) légifère pour Ses serviteurs une adoration 
pour autre que Lui, de même qu'il est impossible qu'il contredise les 
Attributs de Sa perfection et les caractéristiques de Sa majesté. Comment 
penser que Celui à qui appartient seul la seigneurie, la divinité, la grandeur, 
et la majesté permette qu'on Lui associe en cela, ou qu'il l'agrée ? Qu'Allah 
soit élevé très au-dessus de cela. 

73 - Le polythéisme et l'orgueil s'opposent à l'obéissance 

Puisque le polythéisme est ce qui s'oppose le plus à la raison pour 
laquelle Allah (�) a créé les créatures et établi les commandements, il est le 
plus grand des péchés majeurs auprès d'Allah. Il en est de même pour 
l'orgueil et ses conséquences, ainsi qu'il a précédé, car Allah a créé les 
créatures et révélé les Livres afin que l'obéissance Lui soit vouée à Lui seul, 
et le polythéisme et l'orgueil contredisent cela. Et c'est pourquoi Allah a 
interdit le Paradis aux adeptes du polythéisme et de l' orgueil, ainsi celui qui 
possède dans le cœur le poids d'une petite fourmi d'orgueil n'y entrera pas. 

74 - Parler d'Allah sans science 

Suit cela dans le méfait, le fait de parler d'Allah sans science, concernant 
Ses Noms, Ses Attributs, et Ses Actes, de Le décrire d'une manière contraire 
à celle dont Il s'est décrit ou dont Son Messager (�) L'a décrit. Telle est la 
chose la plus opposée et la plus contraire à la sagesse de Celui qui possède 
la perfection dans la création et l'ordre. C'est également une atteinte faite à 
l'essence de la Seigneurie et aux spécificités du Seigneur. 

Si cela est fait avec science, c'est un entêtement pire que le polythéisme, 
et de plus grand péché auprès d'Allah. Le polythéiste qui reconnaît les 
Attributs du Seigneur est meilleur que celui qui renie et rejette les Attributs 
de Sa perfection ! De la même manière que celui qui reconnait la royauté 
d'un roi, ne renie ni sa royauté ni les attributs octroyés par la royauté, mais 
qui lui donne un associé en certaines choses qui le rapprochent de lui, est 
meilleur que celui qui renie les attributs du roi et ce qui fait de lui un roi. 
C'est une chose établie dans toutes les natures et raisons saines. 

Que dire alors du dénigrement et du reniement concernant les Attributs 
de perfection, par l'adoration d'un intermédiaire entre l'Être adoré en toute 
vérité et le serviteur, dont il tente de se rapprocher par l'adoration de cet 



Péchés et guérison 
intermédiaire, en le glorifiant et le vénérant. La maladie de la négation (At­
Tactîl) est une maladie incurable n'ayant aucun remède. C'est pourquoi Allah 
(�) a mentionné du leader des négateurs, Pharaon, qu'il renia ce dont Mûsâ 
l'informa lorsqu'il lui dit que son Seigneur était au-dessus des cieux : 

/ > ,.11 .:i 1 :t tf:- -;-: -::.11 /  ,, 7
, �  / ..- • 1..i'1 �;, _1 ..... J ,/ •/ J •"1 > ,,. ,, ,, � .,., • . J

✓
,-::-

,., 

<S'Y ���� C::-1.9 y' ' � 0 � :J  C" � �....,-.,.:, ,,sr.  � ù_r� U!..J 

� . .,,. ,.-!1�, � ,, 
1-!� ,�:J l.}y 

« Et Pharaon dit : Ô Hâmân, bâtis-moi une tour : peut-être atteindrais­
je les voies. Les voies des cieux, et apercevrais-je le Dieu de Mûsâ. Mais je 
pense plutôt que c'est un menteur. »1 

Shaykh Abû Al-Hasan [Al-Ashcarî] a argumenté contre les négateurs par 
ce verset dans ses ouvrages2, et nous avons mentionné ses propos en d' autres 
endroits3. 

Le fait de parler sur Allah sans science et le polythéisme sont corrélatifs. 
Puisque les innovations qui égarent sont une ignorance des Attributs 
d'Allah, et un reniement de ce dont Il a informé, ainsi que Son Messager, à 
Son sujet, par obstination et ignorance, elles comptent parmi les plus grands 
péchés majeurs, même si elles sont en-deçà de la mécréance. Elles sont plus 
aimées de Satan que les péchés majeurs, comme l'a dit un pieux 
prédécesseur : « L'innovation est plus aimée de Satan que le péché, car on se 
repent du péché, alors qu'on ne se repent pas de l'innovation. »4 lblîs a dit : 
« J'ai amené le fils d'Adam à la perte par les péchés, et ils m'ont conduit à la 
perte par la demande de pardon et la parole « il n'y a de divinité digne 
d'adoration qu'Allah » Lorsque j'ai vu cela, j'ai propagé parmi eux les 
passions, ainsi ils commettent des péchés et ne se repentent pas, car ils 
pensent bien agir. »s 

Il est connu que le pécheur ne cause de tort qu'à sa personne, alors que 
l'innovateur cause du tort à autre. L'épreuve de l'innovateur concerne un 
fondement de la religion, alors que celle du pécheur naît des passions. 
L'innovateur obstrue aux gens la voie droite d'Allah, alors que pour le 
pécheur il n'en est rien. L'innovateur dénigre les Attributs et la Perfection du 
Seigneur, alors que pour le pécheur il n'en est rien. L'innovateur s'oppose à 
ce qu'a apporté le Messager (�), alors que pour le pécheur il n'en est rien. 

1 Ghâfir, v.36-37. 
2 Voir Al-Ibânah can U§.ûl Ad-Diyânah, p.7-8. 
3 Voir Ijtimâc Al-Juyûsh Al-Islâmiyyah, p.286-299. 
4 Ce sont les propos de Sufyân At-Thawrî, voir Al-H.ilyah (7 /26). 
5 Az-Zawâ'id (10/207), la chaîne de transmission de ce récit est faible. 



Péchés et guérison 
L'innovateur obstrue aux gens le chemin de l'au-delà, alors que le pécheur 
chemine lentement en raison de ses péchés. 

75 - L'injustice compte parmi les plus grands péchés 

Puisque l'injustice et la transgression contredisent l'équité sur laquelle 
ont été établis les cieux et la terre, et qu'Allah a suscité Ses Messagers et 
révélé Ses Livres afin que les gens établissent la justice, l'injustice compte 
parmi les plus grands péchés majeurs auprès d'Allah. Son degré 
d'importance dépend de son méfait, ainsi le meurtre de son jeune enfant qui 
n'a commis aucun péché - alors qu'Allah (�) a créé les cœurs sur l'amour, la 
miséricorde, et la bienveillance envers lui, en accordant aux parents une 
supériorité claire en cela, ainsi le fait de le tuer de peur qu'il ne partage la 
nourriture, la boisson et les biens - compte parmi les plus abominables et 
pires injustices. De même, l'assassinat des parents qui sont la cause de 
l'existence de l' enfant, ou le meurtre d'un proche. Les degrés de gravité du 
meurtre dépendent de son infamie et du mérite du meurtrier à rester en vie 
et être conseillé. C'est pour cette raison que celui qui aura le pire châtiment 
au Jour de la Résurrection sera celui qui aura tué un prophète, ou aura été 
tué par un prophète1 . Ensuite, viendra celui qui aura tué un imam ou un 
savant qui ordonne aux gens l'équité, les appelle à Allah, et les conseille dans 
leur religion. 

Allah (�) a établi pour rétribution de l'homicide volontaire d'un croyant 
l'éternité en Enfer, la colère du Contraignant, Sa malédiction, et la 
préparation d'un châtiment immense. C'est ce qu'entraîne l'homicide 
volontaire d'un croyant, tant qu'aucun obstacle ne s'y oppose. Nulle 
divergence sur le fait que l'islam volontaire après l'homicide est un obstacle 
à la réalisation de cette rétribution. Mais le repentir du musulman 
l'empêche-t-il, après que l'homicide soit survenu ? Les savants passé et 
contemporains ont deux avis sur la question, et tous deux sont rapportés de 
l'imam Ahmad. 

Ceux qui ont été d'avis que le repentir n'empêchait pas la réalisation du 
châtiment ont considéré que cela était un droit de la victime qu'elle n'avait 
pas obtenu en cette vie qu'elle a quitté en raison de l'injustice [ du meurtrier], 
ainsi la victime doit nécessairement obtenir son droit dans la Demeure de 
justice. Quant à ce qu'obtient l'héritier, c'est uniquement le droit qu'Allah 
(�) lui a accordé de réclamer ou de pardonner, et la victime n'en tire aucun 
profit, et quelle réparation pour l'injustice qu'elle a subie obtiendrait-elle à 
travers l'obtention par l'héritier de son droit ? C'est là l'avis le plus juste sur 

1 Voir As-;ia!1î!1ah (281). 



Péchés et guérison 
cette question : le droit de la victime ne disparaît pas par l'obtention par 
l'héritier de son droit. Ce sont deux avis des compagnons d' Ahmad, As­
Shâficî et d'autres. 

Un autre groupe a considéré que le droit de la victime cessait après le 
repentir et l'obtention par l'héritier de son droit, car le repentir annihile ce 
qui le précède, et on a appliqué une peine légale pour le crime commis. Les 
adeptes de cet avis ont dit : si le repentir efface les conséquences de la 
mécréance et de la sorcellerie, qui sont d'un péché plus grand que le meurtre, 
alors comment pourrait-il ne pas effacer les conséquences du meurtre ? Allah 
(�) a accepté le repentir de mécréants qui ont combattu Ses alliés, et Il les a 
mis parmi les meilleurs de Ses serviteurs ; Il a également appelé au repentir 
ceux qui ont incendié et éprouvé dans leur religion Ses alliés, lorsqu'Il dit : 

i: ....! C. ,,,. 
> � c.� .ll1 >. �-�r� 1 .Jiî � · � ._!. 1 · �� � i� ,,, '1 :- .:J1 �.)� j; - - . � � ù� - - J � r+;-4' �...,..., (J., - - - -

« Dis : Ô Mes serviteurs qui avez commis des excès à votre propre 
détriment, ne désespérez pas de la miséricorde d'Allah, car Allah pardonne 
tous les péchés. »1 

Ceci concerne celui qui se repent, et englobe la mécréance et ce qui est 
moindre. Comment le serviteur pourrait-il se repentir de péchés et être châtié 
pour cela par la suite ? Il est connu que cela n'a aucun fondement dans la 
Législation et la rétribution d'Allah. Par le repentir, ce pécheur se livre, et 
comme il n'est pas possible de le livrer à la victime, le Législateur a établi son 
tuteur à sa place, et Il a considéré le fait que le meurtrier se livre à lui comme 
le fait qu'il livre ses biens à l'héritier. 

La vérité sur la question est que le meurtre est lié à trois droits : le droit 
d'Allah, de la victime, et de son tuteur. Si le meurtrier se livre volontairement 
au tuteur, en regrettant ce qu'il a fait, en craignant Allah, et en se repentant 
sincèrement, le droit d'Allah cesse par le repentir ; de même que le droit du 
tuteur par [l'application du talion] , la conciliation ou l'indulgence. Reste le 
droit de la victime qu'Allah compensera au Jour de la Résurrection pour Son 
serviteur bienfaisant, Il établira la concorde entre la victime et le meurtrier, 
et ainsi ni le droit de l'un ni le repentir de l'autre n'est annihilé. 

Quant à la question des biens, elle est sujette à divergence. Un groupe a 
été d'avis que si [le meurtrier] acquittait à l'héritier ce qu'il doit, il se libérait 
de sa responsabilité dans l'au-delà, de la même manière qu'il s'en libère ici­
bas. Un autre groupe a été d'avis que la revendication de celui qu'il a 
opprimé en s' accaparant ses biens demeurait au Jour de la Résurrection, et 

1 Az-Zumar, v.53 

J?7 



Péchés et guérison 

le fait que son héritier les perçoivent ne les lui rend en rien, car il a été 
empêché d'en jouir tout au long de sa vie, et il est mort sans en avoir joui ; 
c'est là une injustice qui n'a pas été réparée pour lui, mais uniquement pour 
un autre. Ils en ont tiré que si les biens passent d'une personne à une autre 
et que les héritiers sont multiples, la revendication concerne l'ensemble, car 
c'est un droit dont il doit s'acquitter envers chacun d'eux puisqu'il est 
héritier. C'est l'avis d'un groupe des compagnons de Mâlik et Ahmad. 

Notre enseignant [Ibn Taymiyyah] a tranché entre les deux groupes en 
disant que si celui qui laisse l'héritage peut prendre ses biens et ce qu'il 
revendique mais ne le fait pas jusqu'à mourir, la revendication passe à 
l'héritier dans l'au-delà, de la même manière qu'ici-bas ; mais s'il ne peut le 
réclamer et le prendre, mais que [l'autre partie] s'y oppose en toute injustice 
et transgression, il demandera son droit dans l'au-delà. 

Ce développement compte parmi les propos les meilleurs, car si 
l'oppresseur dépense les biens de celui qui laisse un héritage, et que ce 
dernier ne peut les récupérer, ils deviennent semblables à un de ses esclaves 
qui aurait été tué, sa maison brûlée par autrui, sa nourriture et sa boisson 
consommées par un tiers. Ce type de biens .est détruit pour le légateur et non 
pour l'héritier, ainsi le droit de revendication revient à celui dont la propriété 
a été détruite. 

Reste à dire que les biens, qu'il s'agisse de biens fonciers, de terres ou 
d'objets demeurent après le décès, ils sont la propriété de l'héritier, et le 
spoliateur doit s' en acquitter auprès de lui à tout moment. S'il ne restitue pas 
ces biens, l'héritier a le droit de les réclamer auprès d'Allah, de la même 
manière qu'il a le droit de les réclamer en ce bas-monde. 

C'est une question complexe dont on ne peut s'extirper qu'en disant que 
la revendication revient aux deux, de la même manière que si un bien 
partagé entre un groupe de personnes est spolié, chacun d'eux a le droit d'en 
revendiquer son droit ; ou encore si on s' accapare un don pieux inaliénable 
(Waqf) destiné à plusieurs personnes et qu'on les prive tous de leur droit, 
chacun d'eux pourra revendiquer ce droit au Jour de la Résurrection, sans 
que l'un d'eux soit prioritaire sur l'autre en cela. Et Allah est plus savant. 



Péchés et guérison 

76 - Le méfait du meurtre et le péché du meurtrier 

Le méfait du meurtre étant celui-ci, Allah (�) dit: 
i .. ,,,, . .,,.,,,,,.,-:- � .. ,,, .. .,,,, r .... �,,,... .,,,. /_,,,, ,,,., > -::1 

,,,, ,,,, ,,,, ,,,,.,,, ,,,,, ,..,,, .,,, ,,,,, ,,,. · t .. �'j� 1 � 7Ll _j1 � � \.'..._iij J:_.:j 0-- ,,GI <Y-�:,-:l� Je- 1 · c4=, �-� -r.-'0-! 
�1� .< ,,, 61 t::;J -L;.t.f--� �1/;_t �,,,, � .,, or ,,�� CS� _ ,, . ,.y' - - .:..:,-,0.J . ,, . ,.y' � 

« C'est pourquoi Nous avons prescrit aux Enfants d'Israël que celui qui 
tue une personne non coupable d'un meurtre ou d'un désordre sur terre, c'est 
comme s'il avait tué tous les hommes. Et celui qui préserve la vie, c'est 
comme s'il faisait préservait la vie de tous les hommes. »1 

La compréhension de ce verset a posé problème à nombre de gens qui 
ont dit : « Il est connu que le péché de celui qui tue cent personnes est plus 
grand que celui qui n'en tue qu'une seule. » Leur erreur provient du fait 
qu'ils ont pensé que la comparaison portait sur la proportion du péché et le 
châtiment, alors que la formulation n'indique pas cela, et la comparaison 
d'une chose à une autre n'implique pas qu'elle emprunte l'ensemble de ses 
dispositions. Allah (�) dit: 

�(:-j, 1G ✓, r{�t .fr''.' •..-- ..-:- •>�tt � -.-- _J - / � '.J'""':': _/i  't"".J� i.Y. ('1" 

« Le jour où ils verront [l'Heure], il leur semblera n'avoir demeuré [sur 
terre] qu'une soirée ou une matinée »2 

Et Il dit également 

1,Q ��� 1l�j 6J�l�5j_;.f; �1; 
« Le jour où ils verront ce qui leur est promis, il leur semblera n'avoir 

demeuré [sur terre] qu'un moment d'une journée. »3 

Ce qui n'implique pas que leur séjour sur terre soit de cette durée. Le 
Prophète (�) a dit: « Celui qui accomplit la prière du cJshâ en congrégation est 
semblable à celui qui passe la moitié de la nuit en prière ; et celui qui accomplit la 
prière du Fajr en congrégation est semblable à celui qui passe toute la nuit en 
prière. »4 C'est-à-dire avec la prière du cJshâ', comme cela est mentionné sous 
une autre formulation5• Plus claire encore, sa parole : « Celui qui jeûne le mois 
de Ramadan, puis le fait suivre de six jours [de jeûne] durant le mois de Shawwâl 

1 Al-Mâ'idah, v.32. 
2 An-Nâzicât, v.46. 
3 Al-Aljqâf, v.35. 
4 Muslirn (656). 
s At-Tirmidhî (221). 



Péchés et guérison 
est semblable à celui qui jeûne toute l'année. »1 ou encore : « Celui qui récite � Dis : 
Il est Allah Unique ➔ c'est comme s'il avait récité le tiers du Coran. »2 

Il est connu que la récompense de celui qui accomplit ces choses n'atteint 
pas celle de celui auquel il est comparé, et qu' ainsi leur valeur soit identique, 
et si c'était le cas, celui qui accomplit les prières du cJshâ' et Fajr en 
congrégation n'aurait aucun intérêt à prier de nuit, si ce n'est d'obtenir 
fatigue et labeur. Et on n'a rien accordé de meilleur - après la foi - que la 
compréhension de ce qu'Allah (�) et Son Messager (:i) ont visé ; et telle est 
la grâce d'Allah qu'Il accorde à qui Il veut. 

Si on demande : de quelle manière a-t-on comparé celui qui tue une seule 
personne et celui qui tue tous les hommes ? On peut répondre : de 
nombreuses manières 

La première : chacun d'eux a désobéi à l'ordre d'Allah et de Son 
Messager (:i), s'exposant ainsi au châtiment, et chacun d'eux s'est exposé à 
la colère et à la malédiction d'Allah, méritant ainsi l'éternité dans le feu de 
l'Enfer où Allah leur a préparé un châtiment immense. La seule distinction 
concerne le degré de châtiment, car le péché de celui qui tue un prophète, un 
gouverneur équitable, ou un savant qui ordonne aux gens la justice n'est pas 
semblable au péché de celui qui tue une personne qui ne possède pas ces 
caractéristiques. 

La deuxième : il mérite tous deux leur mise à mort. 

La troisième : ils sont semblables dans le crime consistant à verser un 
sang qu'Allah a interdit de verser, ainsi celui qui tue une personne sans droit, 
mais uniquement pour semer la corruption sur terre ou s' accaparer ses biens, 
se met à tuer toute personne qu'il dominera ou qu'il pourra assassiner, il 
transgresse donc envers le genre humain. 

Aussi, celui qui tue une seule personne est nommé meurtrier, pervers, 
injuste, et pécheur, à l'instar de celui qui tuerait l'humanité entière. 

Également, le fait qu'Allah est fait « des croyants, dans leurs liens d'affection, 
de miséricorde et d'union, un seul corps, si un membre est souffrant, l'ensemble du 
corps subit la fièvre et l'insomnie. »3 Ainsi, si le meurtrier détruit un membre de 
ce corps, c'est comme s'il avait détruit l'ensemble du corps et fait souffrir 
tous ses membres. Celui qui cause du tort à un croyant, c'est comme s'il 
causait du tort à l'ensemble des croyants, et le tort causé à l'ensemble des 

1 Muslim (204). 
2 �af!îb: Al-Jâmic (2663). 
3 Al-Bukhârî (6009) et Muslim (2586). 

Z66 



Péchés et guérison 

croyants est un tort causé à tous les gens, car Allah ne préserve les gens qu'en 
raison des croyants qui se trouvent parmi eux ; ainsi, nuire à celui qui 
préserve est une nuisance faite à celui qui est préservé à travers lui. Le 
Prophète (�) a dit : « Personne n'est tué en toute injustice et sans aucun droit, 
sans que le premier fils d 'Adam n'obtienne une part de son sang, car il est le premier 
à avoir commis un meurtre. »1 Cette menace n'a pas été rapportée concernant 
le premier homme à avoir forniqué, volé ou consommé de l'alcool, même si 
le premier polythéiste mérite plus cela que le premier meurtrier, car il est le 
premier à avoir associé, et c' est pourquoi le Prophète (�) vit cAmr Ibn Luhay 
Al-Khuzâ<i subir le pire châtiment en Enfer2, car il est le premier à avoir 
transformé la religion de lbrâhîm (�1) . Allah (�) dit : 

��)tJ] iji}:::,·t; - r- -
« ne soyez pas les premiers à le rejeter »3 

et qu' ainsi, ceux qui vous suivent vous imitent et que vous soit imputé 
leur péché, et il en est de même pour toute personne établissant une pratique 
mauvaise en laquelle elle est suivie. Ibn cAbbâs (�) rapporte que le Prophète 
(�) a dit : « Au Jour de la Résurrection, la victime viendra en tenant la tête et le 
toupet de son meurtrier dans sa main, alors que le sang jaillira de ses veines, et il 
dira : Ô Seigneur! Demande à cet homme pourquoi il m 'a tué ? »  On mentionna à 
Ibn cAbbâs le repentir, et il récita ce verset : 

\� � '� > �  // :O{\-:-- /,:  ,� � ,:::�L.._.:i.. :� J �� . // � , � ..,� , �r - 0'°-' 

« Quiconque tue intentionnellement un croyant, sa rétribution sera 
['Enfer, où il demeurera éternellement. »4 

Puis il dit : « Ce verset n'a été ni abrogé ni remplacé, alors comment 
pourrait-il se repentir ? »5 

Nâfic rapporte : « cAbd Allah Ibn cUmar regarda un jour la Kacbah et dit : 
Que ta majesté et ton caractère sacré sont grands, mais le caractère sacré du 
croyant est plus grand que toi encore auprès d'Allah. »6 

Jundub (�) rapporte : « La première chose qui putréfie chez l 'homme est le 
ventre, ainsi que celui qui peut ne consommer que ce qui est bon le fasse, et que celui 
qui peut éviter que ne s'interpose entre lui et le Paradis une paume remplie de sang 
qu'il aura versé, qu'il le fasse. »7 

1 Al-Bukhârî (3335) et Muslim (1677). 
2 Al-Bukhârî (4623) et Muslim (2856). 
3 Al-Baqarah, v.41 . 
4 An-Nisâ', v.93. 
s �atJ,î!J. At-Tirmidhî (3029). 
6 �a!J.î!J. At-Targhîb (2441). 
7 Al-Bukhârî (6733). 

261 



Péchés et guérison 
Ibn cUmar (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit: « Le croyant ne 

cesse d'être dans l'aisance concernant sa religion, tant qu'il ne verse pas un sang 
qu'Allah a interdit de verser. »1 

Ibn cUmar (�) a dit: « Parmi les impasses pour lesquelles on ne trouve 
pas d'issue pour qui y tombe figure le fait de verser illégalement un sang 
qu'Allah a interdit de verser. »2 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Messager d'Allah (�) a dit : « Insulter 
le musulman est une perversion, et le combattre une mécréance. »3 

Le Prophète (�) a dit:« Ne redevenez pas mécréants après moi, l'un frappant 
le cou de l'autre. »4 

Il dit également : « Celui qui tue une personne qui a conclu un pacte [avec les 
musulmans] ne sentira pas le parfum du Paradis, bien qu'on puisse le sentir à une 
distance de quarante années [de marche]. »5 Tel est le châtiment de celui qui tue 
l'ennemi d'Allah pendant la durée du pacte qu'il a conclu, tandis qu'il est en 
sécurité, alors que dire de celui qui tue Son serviteur croyant ? Si une femme 
est entrée en Enfer en raison d'une chatte qu'elle a emprisonnée jusqu'à ce 
qu'elle meure de faim et de soif, et que le Prophète (�) vit en Enfer, la chatte 
griffant son visage et sa poitrine6, alors que dire du châtiment de celui qui 
emprisonne un croyant jusqu'à trépas, sans qu'il n'ait commis aucun crime ? 
Ainsi on rapporte que le Prophète (�) a dit : « La disparition de ce bas-monde 
est, pour Allah, moindre que l'homicide d'un croyant sans aucun droit. »7 

77 - Le méfait de la fornication 

Puisque le méfait de la fornication compte parmi les pires méfaits - et 
qu'elle s'oppose à l'intérêt de l'organisation du monde dans la préservation 
des lignées, de la chasteté, des interdits, et la protection contre ce qu'elle 
entraîne comme inimitié et haine immense entre les gens par la perversion 
de l'épouse, de la fille, de la sœur et de la mère d'autrui, ce qui comporte la 
destruction du monde - [son méfait] suit celui du meurtre dans l'ordre de 
gravité, et c' est la raison pour laquelle Allah (�) les a liés dans Son Livre, de 
même que Son Messager dans sa Sunna, ainsi qu'il a précédé. 

1 Al-Bukhârî (6469). 
2 Al-Bukhârî (6470). 
3 Al-Bukhârî (5697) et Muslim (64) . 
4 Al-Bukhârî (6666) et Muslim (65). 
s Al-Bukhârî (6516). 
6 Al-Bukhârî (2365) et Muslim (2242) . 
7 �a!lî!l A t-Targhîb (2438). 

262 



Péchés et guérison 

L'imam Ahmad a dit : «  Je ne connais rien, après le meurtre, de plus grave 
que la fornication. » Allah (�) a insisté sur son caractère illicite lorsqu'Il dit : 

;_; �_;; 1_; :iJ\ ���V�\ __;:·;.110)�� .q_; _;;.1: �l�I 2<:C>J--½ -;j J.Jt 
.,,,. ,-: / -::: 0 ,, �> •> .,...,,,., ,,,, / ... ,,,,,, ,,, > --::/\� >

,,, 
.,. ,,,,,  /> � / /f" .,,..,..,,... ,,,, ,,,. .,,,,, .,,,,. y\j .:_r °)lt ,, l;� ,��:J �...!.;o_)I ÎY._ y\.:.__..,\ .J �  � [.LJ1 � �:, � 

« Ceux qui n'invoquent pas d'autre divinité avec Allah, ne tuent pas la 
personne dont Allah a interdit [le meurtre], sauf de plein droit, et qui ne 
commettent pas la fornication. Quiconque agit ainsi, sera dans le péché. Le 
châtiment lui sera multiplié, au jour de la Résurrection, et il y demeurera 
éternellement humilié. Sauf celui qui se repent. . .  »1 

Allah (�) a lié la fornication, le polythéisme et le meurtre, et Il a établi 
comme rétribution à cela l'éternité d'un châtiment multiplié, tant que le 
serviteur ne lève pas ce que ces actes impliquent par le repentir, la foi, et les 
œuvres pieuses. Allah (�) dit : 

� / ,.,.,., -✓..., / / ,,,. .,., 1'/"' .> :; ibl..., ,,, .,, , ,,. ,,,, ,.,,,, -...1,,,,, '©f � ;\.'.:..,__, � 0t> ,«0�Ü)I \_,i� l_J 

« Et n'approchez point de la fornication. En vérité, c'est une turpitude et 
quel mauvais chemin ! »2 

Allah (�) a mentionné la turpitude de l'acte en lui-même dont l' infamie 
est telle que son abomination est établie dans la raison, même pour de 
nombreux animaux, ainsi cAmr Ibn Maymûn Al-Awdî rapporte : « Avant 
l' islam, j'ai vu un singe mâle forniquer avec une femelle, les singes se sont 
alors rassemblés autour d'eux pour les lapider à mort. »3 

Ensuite, Allah a mentionné que le terme de cet acte est un mauvais 
chemin, car c'est le chemin de la perdition, de la ruine, de l'indigence en cette 
vie, et le chemin d'un châtiment humiliant et d'un supplice dans l'au-delà. 
Et puisque le fait d'épouser les femmes de ses pères compte parmi ce qui est 
de plus abominable, Allah (�) l'a blâmé plus encore en disant : 

« C'est une turpitude, une abomination et un mauvais chemin ! »4 

Allah (�) a lié la réussite du serviteur à la préservation de sa chasteté, et 
il n'existe aucun chemin vers la réussite sans cela, ainsi Il dit 

1 Al-Furqân, v.68-70. 2 Sourate Al-Isrâ', v.32. 
3 Al-Bukhârî (3849). 4 An-Nisâ', v.22. 

Z6J 



Péchés et guérison 

0 ., . .,,. .-: ,,, ,,,,. •> .,,,. ,;,,,,,..0 ,,,, ., .,,,. .,,,,. ,,,,, •> ,,,, -;,,, 0 ,,,, > •>• 
... ,......,......t ..... -.s,__,..,;.,-r'" .rll' if(""'°' 0;'.�� { .:.i..,-�•,:,. rf..� <-! r-'° 0:'.::!-11 1 0_,:-.j:ll C:Ü' ..b 

� t: j l��;j� :Jl 0 0�!<. I;.� �� &Jt 0 5)�·� _;_µ)] � &J� 
0 � .,. l',•i"1 >> '.i .:tJ: '.lt".' ,,.-1,,.,,. -:·::/, ,;,;0 / . :i-:: >•� •>�,� .» ,,.:f ùJ.)l..tù I'""' �Jlt �.) �!)_J � y-J "\ �J""" J::C' r-1" }' �\ 

« Les croyants ont certes réussi, ceux qui sont concentrés dans leur prière, 
se détournent des futilités, s'acquittent de la Zakat, sont chastes, sauf avec 
leurs épouses et leurs esclaves, car dans ce cas, ils ne sont pas à blâmer. 
Quant à ceux qui cherchent au-delà de ces limites, ce sont les 
transgresseurs. »1 

Ceci englobe trois choses : celui qui n'est pas chaste ne compte pas parmi 
ceux qui réussissent mais parmi ceux qui sont blâmés et qui transgressent, 
ainsi il manque la réussite, mérite qu'on le désigne par la transgression, et 
tombe dans le blâme. Endurer la souffrance [de la résistance] aux passions 
est moindre que la plus petite part du châtiment qu'elles entraînent. 

De même, Allah (�) a blâmé l'homme qui a été créé craintif, et ne patiente 
ni dans la facilité ni dans la difficulté, mais si un bien le touche, il s' en montre 
avare, et si un mal le touche il perd patience, sauf ceux qu'il a excepté parmi 
ceux qui réussissent, et Il mentionna parmi eux : ,,,,, ,,, ,.,.,,..,,. .,,,,.,,, ., "'-:0.,,,, > .,,, , ,,,  >,,. .,,. _,> .,,,. t  .. y,;,, .,,, t ,,,., .,,..Î ,,,.,,, -::: � .,,  > ,.,, >> > .,,. -:.,.,,. 
�:i �GJ 2A'-r ,.. �.,i.:.fo.rf� �l � \.. jl �Jj �':/l '©' .:.,� !�;)!> ��� 

� / > ,,,.•., >> / ,,, >.,,,.. 
1g <JJ.l�\,.,> �j\; 

« Ceux qui sont chastes, sauf avec leurs épouses et esclaves ; car dans ce 
cas, on ne peut rien leur reprocher, Mais ceux qui recherchent leur plaisir en 
dehors de cela, sont des transgresseurs. »2 

Allah (�) a ordonné à Son Prophète (�) qu'il commande aux croyants de 
baisser leur regard et de rester chastes, et de les informer qu'il voit leurs 
œuvres et en a connaissance : 

0 _;__,t;Ji� c:_:; �:iÎ�J.:� 
« Allah sait ce que voient les yeux furtivement, tout comme ce que les 

poitrines cachent »3 

Et puisque le point de départ est le regard, Il a mentionné le fait de baisser 
le regard avant la préservation de la chasteté, car les conséquences partent 
du regard, de la même manière que la plupart des feux naissent de petites 
flammes. Un regard. Une pensée. Un pas. Une faute. 

1 Al-Mu'minûn, v.1-7. 
2 Al-Ma<ârij, v.29-31. 
3 Ghâfir, v.19. 



Péchés et guérison 
C'est pourquoi on dit que celui qui préserve ces quatre choses protège 

sa religion : son regard, ses pensées, ses paroles, ses pas. Il convient donc 
que le serviteur soit le gardien de ces quatre portes, qu'il dresse un poste de 
garde à ces entrées, car c'est par elles que pénètre l'ennemi, qu'il s'introduit 
dans les demeures et y renverse tout. 

78 - Comment les péchés s'introduisent-ils ? 

Les péchés s'introduisent le plus souvent par ces quatre portes, et nous 
mentionnerons pour chaque porte ce qui convient. 

Concernant le regard, il est l'éclaireur et le messager des passions, et le 
fait de le préserver est le fondement de la chasteté, car celui qui regarde où 
bon lui semble conduit son âme aux sources de la perdition. 

Le Prophète (�) a dit : « Ne fais pas suivre un regard par un autre, car le 
premier est pour toi, et non le second. »1 

Il dit également : « Le regard est une des flèches empoisonnées d'Iblîs, ainsi 
celui qui baisse le regard devant les atours d'une femme, pour Allah, Allah suscite 
en son cœur une douceur jusqu'au Jour où il Le rencontrera. »2 

Il dit encore : « Baissez le regard et restez chaste. »3 Il dit aussi : « Prenez garde 
de vous asseoir sur les routes. - Ô Messager d'Allah ! Nous n'avons pas d'autre 
endroit pour nous réunir et discuter. - Si vous refusez, accordez à la route son 
droit. - Quel est son droit ? - Baisser le regard, s'abstenir de toute nuisance, 
répondre au salut, ordonner le bien et interdire le mal. »4 

Le regard est le fondement de tout fléau qui touche l'homme, car le 
regard suscite la pensée, qui suscite la réflexion, qui suscite le désir, qui 
suscite la volonté qui se renforce jusqu'à devenir détermination, et l'acte 
survient nécessairement, si aucun obstacle ne vient l'empêcher. C'est 
pourquoi on dit : « La patience sur le fait de baisser le regard est moindre 
que la patience sur la douleur de ce qui en découle. » Le poète dit : 

Le regard est le fondement de tout fléau 
La plupart des feux naissent de petites flammes 
Combien de regards sont devenus dans le cœur 
Telle une flèche [tendue] entre l'arc et la corde 

Tant que l'homme ne cesse de jeter un œil 
Au regard d'autrui, il est en danger 

l �a/1î/1 At-Targhîb (1903). 
2 Q_acîf At-Targhîb (1194), la chaîne de transrrùssion du hadith est très faible. 
3 �a/1î/1 At-Targhîb (2926). 
4 Al-Bukhârî (6229) et Muslim (2121). 



Péchés et guérison 
Réjouit son œil ce qui nuit à son âme 

N'est pas bienvenue la réjouissance qui ensuite devient nuisance 
Parmi les torts que causent le regard est qu'il suscite malheurs, soupirs, 

et chagrins, l'homme voit ce dont il est incapable et ce sur quoi il ne peut 
patienter, et cela compte parmi les plus grands châtiments : voir ce sur quoi 
tu ne peux patienter, en totalité ou en partie, et ce dont tu es incapable. Le 
poète dit : 

Lorsqu'un jour tu as envoyé ton regard en éclaireur 
Pour ton cœur, ce qu'il a vu t 'a fatigué 

Tu as vu ce que tu es incapable d'accomplir en totalité 
Et  ce sur quoi tu ne peux patienter en partie 

Ce vers demande une explication, son sens est que tu vois ce sur quoi tu 
ne peux patienter et ce dont tu es incapable. Sa parole « ce que tu es incapable 
d'accomplir en totalité » est une négation de la capacité à accomplir cette chose 
en totalité qui ne convient que par la négation de cette chose pour tout un 
chacun. Combien de ceux qui ont laissé vaquer leurs regards n'ont pas cessé 
jusqu'à être avancé telle une victime devant eux, comme il a été dit 

Ô toi qui dont les regards n'ont pas cessé 
Jusqu'à être avancé telle une victime parmi eux 

J'ai moi aussi composé des vers à ce sujet : 
Il s'ennuyait tellement d'être à l'abri [de la tentation, ou de l'épreuve] 

Qu 'il se mit à observer ces lieux qu'il croyait beaux, [où jadis s'y trouvait sa bien­
aimée] 

Son regard s'attarda tellement sur ce paysage, 
Qu 'on le retrouva gisant au sol, victime de ses douloureux souvenirs 

Il est étonnant de constater que le regard de qui observe est une flèche 
qui n'atteint pas celui qui est regardé, mais elle occupe une place dans le 
cœur de celui qui observe. J'ai composé un poème à ce sujet : 

Ô toi qui t 'échine à décocher des flèches du regard 
Tu es la victime de ce que tu décoches et n'atteints pas ta cible 
Ô toi qui laisses vaquer ton regard, cherchant un remède à cela 

Retiens ton émissaire, il ne t 'apportera que ruine 
Plus étonnant encore, le regard blesse le cœur et fait suivre la blessure 

par une autre, et ensuite la douleur de la blessure ne l'empêche pas de 
chercher à recommencer. J'ai également composé à ce sujet : 

Tu ne cesses de faire suivre un regard par un autre 
Après chaque élégant et élégante 

Pensant que c'est le remède à ta blessure, alors qu 'en vérité 

:Z66 



Péchés et guérison 

Cela n'est que blessure sur blessure 
Tu as sacrifié ton œil au regard et aux pleurs 

Tu donnes ton cœur en sacrifice, et quel sacrifice 
On a également dit : « Retenir le regard est moindre que les regrets 

perpétuels. » 

79 - Les pensées sont une porte aux péchés 

Concernant les pensées, leur cas est plus dur encore, car elles sont la base 
du bien et du mal, c'est d'elles que naissent les volontés, préoccupations et 
déterminations. Celui qui porte considération à ses pensées détiendra les 
rênes de son âme et dominera ses passions ; quant à celui qui est dominé par 
ses pensées, il sera plus dominé encore par ses passions et son âme ; et celui 
qui néglige ses pensées, elles le mèneront de force à la perdition. 

Les pensées ne cessent de parvenir au cœur jusqu'à ce qu'il ait de vains 
espoirs: 

Ji 

� / •,1 > ,,,, >,;,1,,,, >"" ->, � ..... -=- > "'  icy <tt:::fl (::-.r .uil., ,-½� 41.:.J__,t ,o� 

« Quant à ceux qui ont mécru, leurs actions sont comme un mirage dans 
une plaine désertique que l'assoiffé prend pour de l'eau. Puis lorsqu'il y 
parvient, il n'y trouve rien, mais il trouve Allah qui lui rend compte de toutes 
ses actions, car Allah fait rapidement les comptes. »1 

L'homme à la préoccupation la plus vile et l'âme la plus méprisable est 
celui qui, face aux réalités, se satisfait des fausses espérances, les attire à lui, 
et s'en pare. Elles sont, par Allah, le capital des ruinés, la marchandise des 
oisifs, la subsistance de l' âme vide qui se satisfait de l' imagination plutôt que 
d'arriver au but, et des fausses espérances plutôt que des réalités, comme l'a 
dit le poète 

Un espoir qui, s'il s'avère réel, est le meilleur des espoirs 
Sinon, nous aurons tout de même vécu un moment de bonheur 

Les pensées sont les choses les plus nuisibles pour l'homme, elles font 
naître l'abattement, la paresse, la négligence, le remord, et le regret. Lorsque 
celui qui fonde de faux espoirs manque une chose de la réalité tangible, il 
transforme sa représentation en son cœur, l'embrasse et l'intègre, ainsi il se 
satisfait d'être parvenu à une représentation irréelle et imaginaire que son 
esprit s'est représentée ! Cela ne lui octroie rien, mais il est semblable à 

1 An-Nûr, v.39. 

Z67 



Péchés et guérison 

l'affamé et à l'assoiffé qui construit, dans son imaginaire, la représentation 
de la nourriture et de la boisson, alors qu'il ne mange pas et ne boit pas ! Le 
fait de s'en satisfaire indique la médiocrité et la bassesse de l'âme, car 
l'honneur de l'âme, sa pureté et son élévation, consiste à rejeter toute pensée 
qui n'a aucune réalité, ne pas vouloir y occuper son esprit et s'y accoutumer. 

Ceci dit, les pensées sont de plusieurs types qui gravitent autour de 
quatre fondements 

1 - Des pensées qui permettent de parvenir à un intérêt mondain. 
2 - Des pensées qui repoussent un méfait mondain. 
3 - Des pensées qui permettent de parvenir à un intérêt dans l'au-delà. 
4 - Des pensées qui repoussent un méfait dans l'au-delà. 
Que le serviteur circonscrive ses pensées, réflexions et préoccupations à 

ces quatre types. Si elles se limitent à cela, il n'abandonnera pas à autrui ce 
qu'il peut en rassembler ; si elles se bousculent en raison du grand nombre 
de leurs liens connexes, il donnera priorité à ce qui est le plus important et 
dont il craint la disparition, et il retardera ce qui n'est pas important et qu'il 
ne craint pas de voir disparaître. Reste deux autres catégories : la première 
concerne ce qui est important mais ne disparaît pas, et la seconde ce qui n'est 
pas important mais disparaît. Chacune comporte ce qui appelle à lui donner 
priorité, mais c'est là que survient l'hésitation et l'incertitude, car si on donne 
priorité à ce qui est important, on peut craindre la disparation de ce qui est 
moindre, et si on donne priorité à ce qui est moindre, on manque de se 
préoccuper de ce qui plus important ; ceci lorsque deux choses se présentent, 
qu'on ne peut les rassembler, et qu'on ne peut parvenir à l'une qu'en 
manquant l'autre. 

C'est le cadre de l'utilisation de la raison, de la compréhension et de la 
connaissance, et c'est à partir de là qu'on s'élève, réussit ou perd. La plupart 
de ceux que l'on voit révérer leur raison et leur connaissance donnent 
priorité à ce qui n'est pas important et ne disparaît pas sur ce qui est 
important et disparaît, personne n'échappe à cela, mais les uns sont plus 
touchés que d'autres. 

La disposition à ce sujet revient au grand principe autour duquel 
gravitent la Législation et la prédestination, et vers lequel reviennent la 
création et l'ordre, qui consiste à donner priorité au plus grand et au plus 
élevé des deux intérêts, même si on manque l'intérêt moindre ; et de ne 
tomber que dans le moindre des deux méfaits afin de repousser le plus 
grand. Ainsi, on délaisse un intérêt pour en réaliser un autre plus grand, et 
on tombe dans un méfait pour en repousser un autre plus grave. 



Péchés et guérison 
Les pensées et la réflexion de l'homme sensé ne dépassent pas cela, c'est 

ce qu'ont apporté les législations, et on ne peut atteindre les bienfaits de cette 
vie et de l'au-delà qu'ainsi. La plus élevée, noble et bénéfique des réflexions 
concerne ce qui se rapporte à Allah et l'au-delà. Ce qui concerne Allah est de 
plusieurs types : 

Le premier concerne la réflexion sur Ses versets révélés et ce qui s'y 
rapporte, et la compréhension de ce qu'il vise à travers eux. C'est pour cette 
raison qu'Allah les a révélés, non uniquement pour les réciter, mais la 
récitation n'est qu'un moyen [de parvenir à la compréhension] . Un pieux 
prédécesseur a dit : « Allah a révélé le Coran afin qu'on le mette en pratique, 
et les gens ont fait de sa récitation sa mise en pratique ! » 

Le deuxième concerne la réflexion sur Ses signes visibles, leur 
considération, et leur utilisation comme preuve de Ses Noms, Ses Attributs, 
Sa sagesse, Sa bienfaisance, Sa bonté, Son existence. Allah (�) a désigné 
spécifiquement Ses serviteurs comme étant ceux qui réfléchissent et 
méditent sur Ses signes et leurs conséquences, et Il a blâmé ceux qui s'en 
détournent. 

Le troisième concerne la réflexion sur Ses dons, Sa bienfaisance, Ses 
différentes formes de bienfaits, l'étendue de Sa miséricorde, Son pardon et 
Sa clémence. 

Ces trois types de réflexion tirent du cœur la connaissance, l'amour, la 
crainte et l'espoir en Allah. La permanence de la réflexion en cela plonge 
totalement le cœur dans la connaissance et l'amour. 

Le quatrième concerne la réflexion sur les vices et imperfections de l'âme 
et de la pratique. Cette réflexion est d'un bénéfice éminent, elle est la porte 
de tout bien, et elle agit sur le fait de briser l'âme incitatrice au mal, et 
lorsqu'elle est brisée, l'âme apaisée peut vivre, s'épanouir et dominer. Ainsi, 
le cœur vit, il impose son ordre dans son royaume, et il envoie ses émirs et 
armées vers ce qui comporte son intérêt. 

Le cinquième concerne la réflexion sur l'obligation et la fonction du 
moment présent, et la concentration sur cela. L'homme doué de 
connaissance est celui qui vit avec son temps, et s'il le perd, il perd tout ce 
qui comporte son intérêt, car tous les bienfaits naissent du temps ; si on le 
perd, on ne peut le rattraper. As-Shâficî a dit : « J'ai fréquenté les mystiques, 
et je n'ai rien tiré d'eux, si ce n'est deux paroles. La première est : « Le temps 
est une épée, sois tu l'occupes, soit il te tranche. »1 - et il mentionna ensuite 

1 NdT : La phrase comporte un effet de style jouant sur les différentes acceptions du verbe 
Qataca qui signifie aussi bien trancher, que traverser, parcourir, cesser, occuper. . .  

Z6? 



Péchés et guérison 

l'autre parole qui est : « Si tu n'occupes pas ton âme dans la vérité, elle 
t'occupe dans le faux. » 

Le temps de l'homme est en réalité son existence, il est la substance de sa 
vie éternelle dans les bienfaits permanents, ou la substance de sa vie 
misérable dans le châtiment éternel. Il passe plus vite que les nuages, ainsi 
ce qui, de son temps, est pour Allah et en Allah, constitue sa vie et son 
existence, alors que ce qui est autre n'est pas compté dans sa vie, et s'il y vit 
c'est à la manière du bétail. S'il passe son temps dans l'insouciance, les désirs, 
les fausses espérances, et que la meilleure chose qu'il y réalise est le sommeil 
et l'oisiveté, la mort est meilleure pour lui que la vie. De la même manière 
que l'homme - dans la prière - n'obtient de sa prière que ce qu'il accomplit 
avec concentration, il n'obtient de son existence que ce qui est pour Allah et 
en Allah. 

Tout ce qui est autre que ces pensées et réflexions est soit une insufflation 
démoniaque, soit une fausse espérance et une tromperie, à la manière de 
ceux dont la raison est atteinte, parmi les alcooliques, drogués et fous. La 
condition de ces gens exprime, lorsque les réalités sont dévoilées: 

Si mon rang parmi vous lors du Rassemblement 
Sera celui qui j'ai vécu, j'aurais perdu mes jours 
En des espérances dont mon âme a joui un temps 

Mais que je vois aujourd'hui comme un amas de rêves 
Sache que la survenue d'une pensée n'est pas nuisible, mais ce qui nuit 

est uniquement de la provoquer et de l'exprimer. La pensée est semblable à 
celui qui marche sur la route, si tu ne l'appelles pas et le laisse, il passera et 
s'éloignera de toi ; mais si tu l'appelles, et qu'il t'ensorcelle par ses propos, 
ses illusions et sa tromperie, ce qui est la chose la plus aisée pouvant survenir 
à l'âme frivole et oisive, et la chose la plus lourde pouvant toucher le cœur 
et l'âme noble, sereine et attachée au divin. 

Allah (�) a établi en l'homme deux âmes : une âme incitatrice au mal, et 
une âme sereine. Elles s'opposent, et tout ce qui est léger pour l'une et lourd 
pour l'autre, et tout ce qui provoque une jouissance chez l'une provoque une 
souffrance chez l'autre. Rien n'est plus dur pour l'âme incitatrice au mal que 
l' œuvre pour Allah, la priorité donnée à Sa satisfaction sur ses passions, alors 
que rien ne lui est plus profitable ; et rien n'est plus dur pour l'âme sereine 
que l' œuvre pour autre qu'Allah et la satisfaction des passions, et rien ne lui 
est plus néfaste que cela. L'ange est avec l'une à la droite du cœur, et le 
démon avec l'autre à la gauche du cœur. La guerre perdure, et les armes ne 
sont déposées qu'au terme de l'existence en ce bas-monde. Tout le faux 
prend le parti du démon et de l'âme incitatrice au mal, et tout le bien prend 

2J6 



Péchés et guérison 
le parti de l'ange et de l'âme sereine. La victoire va une fois à l'un et une fois 
à l'autre camp, mais la victoire repose dans la patience, ainsi celui qui 
patiente, endure, reste vigilant, et craint Allah, obtiendra une bonne fin en 
cette vie et dans l'au-delà. 

Allah a établi une règle qu'il ne modifiera jamais : la bonne fin réside 
dans la piété, et la bonne fin appartient aux pieux. Le cœur est une ardoise 
vide, et les pensées sont des burins avec lesquels on grave ; comment 
conviendrait-il à l'homme sensé de graver sur son ardoise mensonges, 
tromperies, illusions, fausses espérances, et mirages sans aucune réalité ? 
Quelle sagesse, science et guidée graver avec ces burins ? Graver cela sur 
l'ardoise de son cœur, est semblable au fait d'écrire la science bénéfique en 
un lieu rempli d'inscriptions sans aucune utilité. Si on ne vide pas le cœur 
des pensées viles, on ne peut y établir les pensées bénéfiques, car elles ne 
peuvent s'établir qu'en un lieu vide, comme il a été dit 

La passion pour elle est venue à moi avant que je ne connaisse les passions 
Elle a donc trouvé un cœur vide et s'en est emparé 

Il en est de même pour nombre des maîtres [mystiques] qui ont fondé 
leur mysticisme sur la préservation de leurs pensées, interdisant à toute 
pensée de pénétrer leur cœur, afin que le cœur soit vide et apte à y dévoiler 
et y faire apparaître les réalités célestes ! Ils ont préservé une chose et en ont 
écarté d'autres, ils ont empêché qu'une pensée vienne frapper à leur cœur 
qui est resté vide, ainsi Satan l'a trouvé vide et y a semé le faux sous 
différentes formes, leur faisant croire qu'il s'agissait des choses les plus 
élevées et les plus nobles. Il a remplacé par cela les pensées qui sont la 
substance de la science et de la guidée. Si le cœur est vide de ces pensées, 
Satan trouve un espace vide et l'occupe selon ce qui correspond à la 
condition de cet homme, et puisqu'il ne peut l'occuper par les pensées les 
plus basses, il l'occupe par la volonté de dépouillement de la volonté sans 
laquelle l'homme ne peut parvenir au succès et à la réussite que si elle 
domine son cœur, et cette volonté est la volonté religieuse d'Allah qu'il aime 
et agrée. Il doit consacrer son attention à le connaître en détails, le respecter, 
l'appliquer dans la création, y parvenir en entrant dans la création pour le 
réaliser. Satan les en a égarés en les appelant à délaisser et renier ceci, par la 
voie de l'ascétisme dans les pensées concernant ce bas-monde et ses causes. 

Il leur a fait croire que leur perfection résidait dans le dépouillement et 
l'oisiveté, mais comme cela est bien loin ! La perfection ne réside que dans le 
fait de remplir le cœur et l'âme de pensées, volontés et réflexions sur ce qui 
comporte la satisfaction du Seigneur (�) concernant le serviteur et les 
hommes, et la réflexion sur les moyens d'y parvenir. Le plus parfait des 
hommes est celui qui a le plus de pensées, réflexions et volontés en cela, de 

2JJ 



Péchés et guérison 
même que le plus imparfait des hommes est celui qui a le plus de pensées, 
réflexions et volontés concernant la réalisation de ses passions, où qu'elles 
soient. Qu'Allah nous vienne en aide. 

cUmar Ibn Al-Kha!!âb était submergé de pensées en ce qui comporte 
l'agrément du Seigneur (�), même dans sa prière il organisait ses troupes1, 
réunissant ainsi le djihad et la prière, et c'est un moyen de faire entrer 
plusieurs adorations en une seule. C'est là une porte précieuse et noble que 
ne franchit que l'homme au cœur subtil, maitrisant la science au plus haut 
point, si bien qu'il entre dans une adoration et qu'il y jouit de plusieurs 
adorations ; et telle est la grâce d'Allah qu'il accorde à qui Il veut. 

80 - Les paroles sont une porte aux péchés 

Quant aux paroles, leur préservation consiste à ce qu'aucune ne soit 
perdue, de sorte qu'on ne parle que de ce dont on espère un profit et un 
bienfait dans sa religion. Ainsi, lorsqu'on veut parler, on considère si cela 
comporte un profit et un bienfait ou non. Si cela ne comporte aucun profit, 
on s'en abstient, et si cela comporte un profit, on considère si ces propos en 
font manquer d'autres plus profitables, ainsi on ne perd pas ces autres pour 
celles-ci. 

Si tu veux connaitre ce qui est dans le cœur, considère les mouvements 
de la langue, et cela te renseignera sur ce qui est dans le cœur, bon gré ou 
malgré. Yahyâ Ibn Mucâdh a dit: « Les cœurs sont semblables aux marmites 
qui débordent de ce qu'elles contiennent, et les langues en sont les cuillères. 
Observe donc celui qui parle, et sa langue te renseignera sur ce qui est en son 
cœur, sucré ou acide, doux ou amer, et d'autres choses encore. Les cuillérées 
de sa langue te renseigneront sur le goût de son cœur. »2 Ainsi, de la même 
manière que tu goûtes par la langue la noùrriture contenue dans la marmite 
et que tu en saisis la réalité, tu goûtes le cœur de l'homme à travers sa langue. 

Anas (�) rapporte que le Prophète (�) a dit: « La foi du serviteur ne sera 
sur la voie droite que lorsque son cœur le sera ; et son cœur ne sera sur la voie droite 
que lorsque sa langue le sera. »

3 

On interrogea le Prophète (�) sur ce qui faisait le plus entrer les gens en 
Enfer, et il répondit : « La bouche et le sexe. »4 

1 Voir Al-Fat!J: (3/90). 
2 Al-Hilyah (10/63). 
3 (ia!J:î!J: At-Targhîb (2554). 
4 As-(ia!J:î!J:ah (977). 

z,z 



Péchés et guérison 
Mucâcfh interrogea le Prophète (�) concernant une œuvre qui le ferait 

entrer au Paradis et l'éloignerait de l'Enfer, et il l'informa du fondement, du 
pilier et du sommet de ceci, puis il dit: « Veux-tu que je t'informe de ce qui 
comprend tout cela ? » Il répondit : « Bien sûr, ô Messager d'Allah ! » Il saisit 
alors sa langue et dit: « Préserve-toi de cela. - Serons-nous châtiés pour ce que 
nous disons? - Que ta mère te perde, ô Mucâdh ! Les gens sont-ils jetés en Enfer 
sur leur visage - ou leurs narines - pour autre chose que ce qu'a récolté leur 
langue ?»1 

Il étonnant de constater qu'il est facile à l'homme de se préserver de tout 
ce qui est illicite, de l'injustice, de la fornication, du vol, de la consommation 
d'alcool, du regard illicite et autre, mais qu'il lui est difficile de se préserver 
du mouvement de sa langue. Au point qu'on peut voir un homme connu 
pour pieux, ascète et dévot prononcer des paroles auxquelles il n'accorde 
aucune importance et qui provoquent le courroux d'Allah ; et par cette seule 
parole il chute d'une distance plus grande que celle qui sépare l'orient de 
l' occident2• Combien voit-on d'hommes s'abstenir des turpitudes et de 
l'injustice, alors que leur langue entaille l'honneur des vivants et des 
hommes, sans qu'ils ne prêtent attention à ce qu'ils disent. 

Si tu veux connaitre cela, observe ce que rapporte Jundub Ibn cAbd Allah 
(�) du Messager d'Allah (�) : « Un homme dit : «  Par Allah, Allah ne pardonnera 
pas à untel. » Allah (�) dit alors : Qui jure par Moi que Je ne pardonnerai pas à 
untel ? Je lui ai pardonné et j'ai anéanti toutes tes œuvres . . .  »3 Ce dévot qui a 
adoré Allah autant qu'Allah a voulu, cette seule parole a anéanti toutes ses 
œuvres. Abû Hurayrah (�) rapporta un hadith similaire et dit : « Il a 
prononcé une parole qui a détruit sa vie d'ici-bas et dans l'au-delà. » 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit: « L'homme peut 
prononcer une parole à laquelle il ne prête aucune importance mais qui entraîne la 
satisfaction d'Allah et l'élève en degrés auprès d'Allah ; et l'homme peut prononcer 
une parole à laquelle il ne prête aucune importance mais qui provoque le courroux 
d'Allah et le jette en Enfer. »4 

Il dit également : « L'homme peut prononcer une parole, sans y réfléchir, et 
chuter par cela en Enfer d'une distance plus grande que celle qui sépare l'orient de 
l'occident. »5 

1 fiabfh-. AI-Jâmi< (5136). 2 Al-Bukhârî (6477) et Muslim (2988). 
3 Muslim (2621). 
4 Al-Bukhârî (6478). 
5 Al-Bukhârî (6477) et Muslim (2988). 

ZJJ 



Péchés et guérison 
Bilâl Ibn Al-Hârith Al-Muzanî (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : 

« L 'un de vous peut prononcer une parole qui comporte l'agrément d'Allah, sans 
qu'il pense qu'elle atteigne ce point, et ainsi Allah lui écrit Sa satisfaction jusqu'au 
Jour où il Le rencontrera ; et l 'un de vous peut prononcer une parole qui comporte le 
courroux d'Allah, sans qu'il pense qu'elle atteigne ce point, et ainsi Allah lui écrit 
Son courroux jusqu'au Jour où il Le rencontrera. »1 

cAlqamah a dit : « Combien de paroles le hadith de Bilâl Ibn Al-Hârith 
m'ont interdit de prononcer ! » 

Anas (�) rapporte : « Un Compagnon décéda et un homme dit : «  Reçois 
la bonne annonce du Paradis. » Le Messager d'Allah (�) dit alors : « Qu'en 
sais-tu ? Il se peut qu'il ait prononcé une parole qui ne le concernait pas, ou qu'il se 
soit montré avare de ce qui n 'amenuisait pas ses biens. »2 

Sous une autre formulation, il est dit : « Un jeune homme trouva le 
martyre au jour de la bataille d'Uhud. On trouva sur son ventre une pierre 
ficelée à lui, en raison de la faim. Sa mère essuya la terre de son visage et dit : 
« Reçois la bonne annonce du Paradis. » Le Prophète (�) dit : « Qu'en sais­
tu ? Peut-être parlait-il de ce qui ne le concernait pas, ou qu'il refusait d 'accorder ce 
qui ne lui causait aucun tort. »3 

Abû Hurayrah (�) rapporte que le Prophète (�) a dit : «  Que celui qui croit 
en Allah et au Jour dernier dise ou bien ou se taise. »4 et sous une autre 
formulation : « Que celui qui croit en Allah et au Jour dernier, lorsqu'il assiste à 
un évènement, parle en bien ou se taise. »5 

On rapporte également que le Prophète (:i) a dit : « Fait partie du bon islam 
que chacun délaisse ce qui ne le concerne pas. »6 

Sufyân Ibn cAbd Allah At-Thaqafî (�) rapporte : « J'ai demandé : Ô 
Messager d'Allah ! Adresse-moi au sujet de l'islam des propos sur lesquels 
ne j'interrogerai personne après toi. » - Dis : «  Je crois en Allah » puis tiens-toi 
sur la voie droite. - Ô Messager d'Allah ! Que crains-tu le plus pour moi ? - Il 
prit alors sa langue et dit : Ceci. »7 

1 As-[ia!:Jf!lah (888). 
2 [iaf1î!1 At-Targhîb (2882). 
3 [iaf1îf1 At-Targhîb (2883). 
4 Al-Bukhârî (5673) et Muslim (48). 
s Muslim (1468). 
6 [iaf1î!1 Al-Jâmic (5911). 
7 Muslim (38). 



Péchés et guérison 
Umm Habîbah, l'épouse du Prophète (�) rapporte qu'il a dit : « Toute 

parole du fils d 'Adam est à son encontre et non en sa faveur, sauf le commandement 
du bien, l'interdiction du mal, ou la mention d'Allah (�) - »1 

Il est mentionné dans un autre hadith : « Au matin, tous les membres du 
corps de l'être humain se soumettent à la langue en lui disant : crains Allah ! Car 
nous dépendons de toi : si tu restes sur la voie droite, nous y serons aussi, et si tu 
dévies, nous dévierons. »2 

Un pieux prédécesseur faisait son examen de conscience en disant : « Un 
jour chaud, un jour froid. » 

On vit un grand homme de science en songe, et on l'interrogea sur sa 
condition, et il répondit : « Je suis arrêté à une parole que j'ai prononcée, j'ai 
dit : « Comme les gens ont besoin de pluie ! » Et on m'a répondu : Qu'en sais­
tu? Je sais mieux ce qui comporte l'intérêt de Mes serviteurs. »3 

Un Compagnon dit un jour à son servant : « Amène une nappe afin que 
nous nous amusions. » Puis il dit : «  Je demande pardon à Allah ! Depuis que 
j'ai quitté le Messager d'Allah (�), pas une parole n'est sortie de moi sans 
qu'elle ne soit muselée et bridée, sauf celle-ci qui est sortie sans muselière et 
bride. »4 ou des propos semblables. 

Le plus petit mouvement des membres est celui de la langue, et il est le 
plus néfaste au serviteur. 

Les savants passés et contemporains ont divergé en deux avis quant à 
savoir si tout ce que prononçait l'homme était inscrit, ou exclusivement le 
bien et le mal ; et l'avis prépondérant est le premier. 

Un pieux prédécesseur a dit : « Toute parole du fils d'Adam est à son 
encontre et non en sa faveur, sauf ce qui compte parmi la mention d'Allah 
(�) et ce qu'Il agrée. » 

Le véridique [Abû Bakr] prenait sa langue et disait : « C'est elle qui me 
mènera à ma perte. »s 

La parole est ta prisonnière, mais lorsqu'elle sort de ta bouche, c'est toi 
qui devient son prisonnier, Allah est toujours au courant des moindres 
propos que la langue tient : 

1 Qa<if At-Targhîb (1720), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 :i_a/];Îf1 At-Tirmidhî (2407) . 
3 Il s'agit de Al-Junayd, voir At-Tadwîn (1/264). 
4 Al-H.ilyah (6/77-78). 
s Az-Zuhd (561). 



Péchés et guérison 

0 » ✓ � ✓ ,
✓✓

.:, -✓ 1. . i✓ ✓ Jj, � .i....ll .J I  J - . ..JaÂ.l, \; 
-

✓ 
• -Y ✓

- • -� �  ✓ -

« Il ne prononce pas une parole sans avoir auprès de lui un observateur 
prêt à l'inscrire »1 

La langue comporte deux fléaux immenses, et si on est préservé de l'un, 
on ne peut être préservé de l' autre : le fléau de la parole et le fléau du silence, 
et chacun d'eux peut être de plus grand péché que l'autre à un moment 
donné. Celui qui tait la vérité est un démon muet, pécheur, fourbe, et flatteur, 
s'il ne craint pas pour sa personne ; et celui qui dit le faux est un démon 
parlant, pécheur. La plupart des hommes sont dévoyés dans leur parole et 
silence, et ils sont entre ceux deux catégories. Quant aux adeptes du juste 
milieu - les adeptes de la voie droite - ils empêchent leur langue de dire le 
faux, mais la laisse s'exprimer en ce qui leur sera utile dans l'au-delà. Tu ne 
vois aucun d'eux prononcer une parole perdue et inutile, et plus encore de 
parole qui lui nuirait dans l'au-delà. L'homme viendra au Jour de la 
Résurrection avec des bonnes actions semblables à des montagnes, mais sa 
langue aura détruit tout cela, et il viendra avec des mauvaises actions 
semblables à des montagnes, mais sa langue aura détruit tout cela par la 
multiplication de la mention d'Allah et de ce qui s'y rapporte. 

8 1  - Les pas sont une porte aux péchés 

Quant aux pas, leur préservation consiste à ne déplacer son pied que vers 
ce dont on espère la récompense, et si ces pas ne comportent pas de 
récompense supplémentaire, il est meilleur de rester assis. Il est possible de 
tirer de toute chose permise vers laquelle on se dirige une adoration en ayant 
l'intention de l'accomplir pour Allah, et ainsi ces pas deviendront une 
adoration. 

Puisqu'on compte deux formes de faux-pas, du pied et de la langue, ils 
ont été rassemblés dans la Parole d'Allah (�) 

0 l�Y. �� G_M, �J,i;_1�µ 6��\i� 5} :! -6J1�1 ��� 
« Les serviteurs du Miséricordieux sont ceux qui marchent sur terre en 

toute modestie, et qui, lorsque les ignorants s'adressent à eux, disent une 
parole de paix » 

Il les a décrits par la droiture dans leurs propos et leur démarche, de la 
même manière qu'II a rassemblé le regard et la pensée dans Sa Parole : 

1 Qâf, v.18. 

2J6 



Péchés et guérison 

0 -> � � 1•1 - �� 1------ >.\,•1 �--- ,:- �:--; 
....)J� � L,o.., � .)  .i.:.... .. � r-:-

« Allah sait ce que voient les yeux furtivement, tout comme ce que les 
poitrines cachent »1 

82 - L'interdiction des turpitudes 

Tout ce que nous avons mentionné est une introduction à l'interdiction 
des turpitudes et à l'obligation de la chasteté. 

Le Messager d'Allah (�) a dit : « Les causes pour lesquelles les hommes 
entrent le plus en Enfer sont la bouche et le sexe. »2 

Il dit également : « Il n'est pas permis de verser le sang du musulman, sauf 
pour ces trois cas : le fornicateur qui a déjà connu le mariage, le meurtrier en 
application du talion, et l'apostat qui quitte la Communauté. »3 Dans ce hadith, la 
fornication a été liée à la mécréance et au meurtre, à l'exemple du verset de 
sourate Al-Furqân4 et du hadith d'Ibn Mascûd. 

Le Prophète (�) a commencé par ce qui survenait le plus fréquemment, 
puis ce qui suivait, ainsi la fornication survient plus que le meurtre, et le 
meurtre survient plus que l'apostasie. C'est également un cheminement 
depuis ce qui est grave vers ce qui est plus grave encore. Le méfait de la 
fornication s'oppose aux intérêts du monde, car lorsque la femme commet 
l'adultère, elle fait tomber l'opprobre sur sa famille, son époux et ses 
proches ; elle leur fait baisser la tête devant les gens si elle en tombe enceinte ; 
si elle tue son enfant, elle joint le meurtre à la fornication ; et si elle l'attribue 
à l'époux, elle fait entrer dans sa famille et la sienne un étranger qui n'est pas 
des leurs, qui hérite d'eux, les voit, s'isole avec eux, et s'attribue à eux alors 
qu'il n'est pas des leurs, et bien d'autres méfaits encore de son adultère. 

Quant à la fornication de l'homme, elle implique également le mélange 
des lignées, la corruption d'une femme protégée, et son exposition à la 
destruction et à la corruption. Ce péché majeur comporte la destruction de 
cette vie et de la religion, et si elle remplit les tombes dans le monde 
intermédiaire (Al-Barzakh), et l'Enfer dans l'au-delà, combien la fornication 
a-t-elle permis de choses illicites, privé de droits et causé d'injustices ! 

1 Ghâfir, v.19. 
2 As-�ah_îh_ah (977). 
3 Al-Bukhârî (6484) et Muslim (1676). 
4 « Ceux qui n'invoquent pas d'autre divinité avec Allah, ne tuent pas la personne dont Allah 
a interdit [le meurtre], sauf de plein droit, et qui ne commettent pas la fornication. Quiconque 
agit ainsi, sera dans le péché. » v.68. Quant au hadith de Ibn Mascfrd, voir p.149-150. 

ZJ7 



Péchés et guérison 
Parmi ses spécificités est qu'elle amène la pauvreté, réduit l'existence, 

noircit le visage, et provoque l'inimitié entre les gens. De même, elle disloque 
le cœur, le rend malade si elle ne le tue pas, provoque souci, tristesse et peur, 
éloigne de l'ange et rapproche du démon. Il n'est pas, après le meurtre, de 
méfait plus grand que celui de la fornication, et c' est pourquoi a été légiféré 
à son sujet l'exécution de la manière la plus horrible, abominable et difficile. 
Il est plus facile à un homme d'apprendre que son épouse ou qu'une femme 
dont il a la responsabilité a été tuée plutôt que d'apprendre qu'elle est 
tombée dans la fornication. 

Sacd Ibn cUbâdah (.;ê,) a dit:« Si je voyais un homme avec mon épouse, je 
le frapperais du plat de mon épée. » Ceci parvint au Messager d'Allah (�) 
qui dit : « Vous vous étonnez de la jalousie de Sacd ? Par Allah, je suis plus jaloux 
que lui, et Allah est plus jaloux que moi, et c'est en raison de la jalousie d 'Allah qu'Il 
a interdit les turpitudes apparentes et cachées. »1 

Il dit également : « Allah éprouve de la jalousie, le croyant éprouve de la 
jalousie, et la jalousie d 'Allah réside dans le fait que le serviteur commette ce qu'Il 
lui a interdit. »

2 

Il dit aussi: « Personne n'est plus jaloux qu'Allah, et c 'est pour cela qu'Il a 
interdit les turpitudes apparentes et cachées. Personne n'aime plus l'excuse 
qu'Allah, et c'est pourquoi Il a suscité les messagers en tant qu'annonciateur et 
avertisseur. Personne n'aime plus la louange qu'Allah, et c 'est pourquoi Il a fait Ses 
éloges. »3 

Il dit dans son sermon lors de la prière de l'éclipse : « Ô Communauté de 
Mub:ammad ! Personne n'est plus jaloux qu'Allah quant au fait que Son serviteur 
ou Sa servante tombe dans la fornication. Ô Communauté de Mu!J:ammad ! Par 
Allah, si vous saviez ce que je sais, vous ririez peu et pleureriez beaucoup. » Puis il 
leva les mains et dit: « Ô Allah, ai-je transmis ? »4 Il est, dans le fait qu'il ait 
mentionné spécifiquement ce péché majeur après la prière de l'éclipse, une 
raison admirable, pour celui qui le médite. L'apparition de la fornication est 
un signe de la destruction du monde, et c' est un signe de l'Heure, ainsi que 
le rapporte Anas Ibn Mâlik qui dit: « Je vais vous transmettre un hadith que 
personne ne vous transmettra après moi, j'ai entendu le Messager d'Allah 
(�) dire: Fait partie des signes de l 'Heure que la science disparaisse, qu'apparaisse 
l'ignorance, la consommation d'alcool, et la fornication, que le nombre d 'hommes 

1 Al-Bukhârî (6454) et Muslim (2760). 
2 Al-Bukhârî (4925) et Muslim (2761). 
3 Al-Bukhârî (4358) et Muslim (2760). 
4 Al-Bukhârî (997) et Muslim (901). 



Péchés et guérison 

diminue et que le nombre de femmes augmente, jusqu'à ce qu'il y ait cinquante 
femmes pour un seul homme. »1 

La Loi d'Allah (�) en Sa création établit que lorsque la fornication 
apparaît, Allah se met en colère et Sa colère s'intensifie, et celle-ci se 
manifeste nécessairement par un châtiment sur terre. cAbd Allah Ibn Mascûd 
a dit: « L'usure et la fornication n'apparaissent pas dans une ville, sans 
qu'Allah ne permette sa destruction. » 

Un rabbin des Enfants d'Israël vit son fils faire un clin d' œil à une femme, 
et il dit : « Doucement mon enfant ! » Le père tomba terrassé sur son lit, sa 
moelle épinière se brisa, sa femme fit une fausse couche, et on lui dit : « C'est 
ainsi que tu te mets en colère pour Moi? Il n'y aura jamais aucun bien en ta 
descendance. » 

Allah (�) a accordé trois spécificités à la peine légale pour fornication: 

La première est que l' exécution est la plus abominable qui soit, et lorsque 
la peine est moindre, elle réunit le châtiment corporel qu'est la flagellation, 
et le châtiment affligé au cœur par le bannissement du pays une année. 

La deuxième est qu'Il a interdit à Ses serviteurs d'être pris d'indulgence 
envers les fornicateurs, si bien que cela les empêche d'appliquer la sentence, 
car c'est par Sa clémence et Sa miséricorde envers eux qu'Allah a légiféré ce 
châtiment. Il est plus miséricordieux que vous envers eux, et Sa miséricorde 
ne l'a pas empêché d'ordonner ce châtiment. Ainsi, que ce que vous 
éprouvez d'indulgence ne vous empêche pas de respecter Son ordre. Même 
si cela s'applique à toutes les peines légales, cela a été mentionné 
spécifiquement pour la fornication, en raison du besoin impératif de le 
rappeler, car les gens n'éprouvent pas autant de rudesse et de dureté envers 
le fornicateur qu' envers le voleur, le diffamateur ou le consommateur 
d'alcool. Leur cœur éprouve plus de miséricorde envers le fornicateur 
qu' envers les autres criminels, et cela se manifeste clairement, et c'est la 
raison pour laquelle on leur a interdit que cette indulgence les amène à 
renoncer à l'application de la peine légale d'Allah. 

La raison de cette miséricorde est que ce péché est aussi bien commis par 
les nobles que les gens moyens ou vils, le désir des âmes pour ceci est fort, 
ceux qui le commettent sont nombreux, sa raison principale est la passion 
amoureuse, et les cœurs éprouvent naturellement de la miséricorde pour 
l'amoureux. Nombre de gens considèrent que le fait de le secourir est une 
obéissance et une adoration, même si sa maîtresse lui est interdite, et ils ne 

1 Al-Bukhârî (81) et Muslim (2671). 

ZJ? 



Péchés et guérison 

le réprouvent pas, car cela est établi chez ceux qu'Allah a voulu parmi les 
semblables au bétail. 

On nous a rapporté nombre de ces choses, la plupart venant de personnes 
à la raison et la religion imparfaites, comme les servants et les femmes. Aussi, 
ce péché ne survient généralement qu'avec le consentement des deux parties, 
ainsi il ne comporte rien de la transgression, de l'injustice et de la brutalité 
que réprouvent les âmes, et c' est le désir qui a dominé le pécheur. Ainsi, on 
se figure ces choses qui suscitent une miséricorde qui empêche l'application 
de la sentence. Tout cela naît d'une faiblesse de foi, alors que la perfection de 
la foi consiste en ce que cela suscite une force qui permette l'application de 
l'ordre d'Allah, une miséricorde envers le condamné, et ainsi être en accord 
avec le Seigneur (�) en Son ordre et Sa miséricorde. 

La troisième est qu'Allah a ordonné que leur peine soit exécutée en 
présence d'une assemblée de croyants, ainsi elle n'est pas appliquée sans que 
personne ne les voit, et cela est plus à même de faire parvenir à l'intérêt 
recherché dans l'application de la peine légale et à la sagesse de 
l'interdiction. 

La peine du fornicateur qui a déjà connu le mariage dérive du châtiment 
qu'Allah (�) a infligé au peuple de Lû!, en lançant sur eux des pierres, en 
raison de l'association du fornicateur et de l'homosexuel dans la turpitude, 
et en chacun d'eux figure une perversion qui s'oppose à la sagesse d'Allah 
en Sa création et Son ordre. L'homosexualité comporte des méfaits qui ne 
peuvent être cernés et dénombrés. L'exécution du passif est meilleure pour 
lui que le fait qu'il soit sodomisé, car il se corrompt d'une manière dont on 
ne peut jamais espérer d'amendement, tout son bien disparaît, la terre aspire 
la sève de vie de son visage, et ensuite il n'éprouve plus aucune gêne vis-à­
vis d'Allah et de Ses créatures, et la semence de l' actif agit en son cœur et son 
âme comme le poison dans le corps. 

On a divergé en deux avis quant à savoir si le passif entrait au Paradis. 
J'ai entendu Shaykh Al-Islâm les mentionner. Ceux qui ont été d'avis qu'il 
n'entrait pas au Paradis, ont avancé plusieurs arguments, parmi lesquels le 
fait que le Prophète (�) ait dit : « L'enfant issu de la fornication n'entrera pas 
au Paradis. »1 Si telle est la condition de l'enfant issu de la fornication, alors 
qu'il n'a commis aucun péché en cela, mais il est source de tout mal et tout 
vice, et il est probable qu'aucun bien n'émane jamais de lui, car il a été créé 
à partir d'une semence illicite, et si l'Enfer est plus en droit de saisir le corps 

1 Ad-Q_acîfah (1852), il s'agit d'un hadith inventé. 

:Z:Z6 



Péchés et guérison 

qui se nourrit d'illicite, alors que dire du corps créé à partir d'une semence 
illicite ? 

Ils ont également dit que le passif était pire, plus vil, débauché et 
impudent que l'enfant issu de la fornication, qu'il était plus fondé qu'on ne 
lui accorde pas de réaliser le bien, et qu'on dresse un obstacle entre lui et 
celui-ci. Chaque fois qu'il accomplit un bien, Allah lui prédestine ce qui le 
corrompra, tel un châtiment pour lui. Il est rare de voir celui qui est ainsi 
dans sa jeunesse sans qu'il ne soit pire à l'âge adulte, on ne lui accorde 
aucune science bénéfique, aucune œuvre pieuse, et aucun repentir sincère. 

La vérité sur la question consiste à dire que si celui qui est éprouvé par 
cette calamité se repent et revient à Allah, qu'on lui accorde un repentir 
sincère et l'accomplissement d' œuvre pieuse, qu'il est à l'âge adulte meilleur 
que dans sa jeunesse, qu'il change ses mauvaises actions en bonnes actions, 
qu'il lave l'opprobre de ce péché par différentes formes d'obéissances et 
d'adorations, qu'il baisse le regard et préserve son sexe de l'illicite, qu'il est 
sincère dans sa relation à Allah ; il est pardonné, et il compte parmi les 
habitants du Paradis, car Allah pardonne tous les péchés. Si le repentir efface 
tous les péchés, y compris l'association à Allah, le meurtre de Ses prophètes 
et alliés, la sorcellerie, la mécréance, et autre, il ne fait exception à ce péché. 
La sagesse d'Allah s'est établie en toute vérité et grâce : « Celui qui se repent 
d'un péché est semblable à celui qui n'en a pas commis. »1 Allah a assuré à celui 
qui se repent du polythéisme, du meurtre, et de la fornication qu'il 
changerait ses mauvaises actions en bonnes actions2

, et c'est là une 
disposition qui englobe toute personne qui se repent de tout péché. Allah 
(�) dit : 

,> :.0, �- c.� :1iî >. �-�r� , �î � . � �:: 1 , � 1 ;i; i� ,, ,, -:- .:JÎ =-,. .,� 1� Y" � _ _ . '-" _AA!. 0� � - ::; � � (.>6' !.,9...,,..... �-C '-" - . - _ '-"" 

0 �î _5_;Llî 
« Dis : Ô Mes serviteurs qui avez commis des excès à votre propre 

détriment, ne désespérez pas de la miséricorde d'Allah, car Allah pardonne 
tous les péchés. C'est Lui qui pardonne et fait miséricorde. »3 

Aucun péché ne sort de cette globalité, mais cela ne concerne que ceux 
qui se repentent. Quant au passif qui est pire à l'âge adulte que dans sa 

1 fiah.îh. Al-Jâmic (6803). 
2 Comme il apparaît dans Sa Parole : « Sauf ceux qui se repentent, croient et accomplissent de 
bonnes actions ; ceux-là, Allah changera leurs mauvaises actions en bonnes actions. A llah 
pardonne et Il est Miséricordieux » Al-Furqân, v.70 
3 Az-Zumar, v.53 

ZZJ 



Péchés et guérison 
jeunesse, on ne lui accorde pas de repentir sincère, d' œuvre pieuse, de 
rattraper ce qu'il a manqué, de faire vivre ce qui est mort, de changer ses 
mauvaises actions en bonnes actions, et il est improbable qu'au moment de 
la mort on lui accorde une fin qui le fasse entrer au Paradis, tel un châtiment 
pour ce qu'il a commis, car Allah châtie pour une mauvaise action, par une 
autre, et le châtiment des mauvaises actions se multiplie les unes les autres, 
de la même manière qu'Il récompense pour une bonne action par une autre. 

Observe l'état de nombre de mourants, tu constates qu'on dresse un 
obstacle entre eux et la bonne fin, tel un châtiment pour eux pour leurs 
mauvaises actions. 

Al-Hâfidh Abû Muhammad cAbd Al-Haqq Ibn cAbd Ar-Rahmân Al­
Ishbîlî (�) a dit : « Sache que la mauvaise fin - qu'Allah nous en préserve -
a plusieurs causes, et elle a ses voies et ses portes dont les plus grandes 
consistent à s'adonner à ce bas-monde, se détourner de l'au-delà, se risquer 
à la désobéissance à Allah (�)- Un homme peut être dominé par une 
catégorie de faute, une forme de péché, un aspect de détournement, et une 
part d'audace et de risque [ à commettre ce péché] , et qu'ensuite cela domine 
son cœur, capture sa raison, éteigne sa lumière, envoie sur elle ses voiles, si 
bien qu'aucun rappel ne lui soit bénéfique et qu'aucune exhortation ne lui 
fasse du bien, et la mort peut le surprendre dans cet état. Il entend l'appel au 
loin, sans en comprendre le but, sans savoir ce qu'il veut, même si le héraut 
répète et répète encore. »1 

Il dit aussi: «  On rapporte qu'un homme [du Calife] An-Nâ�ir vit la mort 
venir à lui, et son fils lui disait:« Dis: il n'y a de divinité digne d'adoration 
qu'Allah » et lui répondait: « An-Nâ�ir est mon maître. » Son fils 
recommença et il répéta la même chose, puis il s'évanouit. Lorsqu'il se 
réveilla, il dit : « An-Nâ�ir est mon maître. » et c'était là son habitude, dès 
qu'on lui disait « Dis: il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah » il 
répondait: «  An-Nâ�ir est mon maître. » Son fils lui dit alors: «  Ô untel ! An­
Nâ�ir ne te connaît que pour ton épée et le meurtre. » puis il mourut. » 

cAbd Al-Haqq dit: « On dit à un autre - que je connais - « Dis: il n'y a 
de divinité digne d'adoration qu'Allah » et il répondit : « Telle maison, 
réparez-y ceci, et tel jardin faites-y ceci. » 

1 A/-cÂqibah, p.178-180. 

222 



Péchés et guérison 
Il dit encore : « Parmi ce dont Abû Tâhir As-Silafî m'a permis de 

rapporter de lui est que la mort se présenta à un homme, et on lui dit : «  Dis : 
il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah » et il se mit à dire en perse : 
« Dah yâzidah » ce qui signifie dix pour onze. »1 

On dit à un autre : « Dis : il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah » 
et il se mit à dire: «  Où est le chemin menant aux bains publics de Minjâb? » 
Il y a une histoire à cela qui est qu'un homme se tenait devant sa maison, et 
sa porte ressemblait à celle de ces bains publics. Une jeune fille de bel aspect 
passa et demanda : « Où est le chemin menant aux bains publics de 
Minjâb ? » Il lui dit : « C'est ici les bains publics de Minjâb. » Elle entra dans 
la maison, il entra derrière elle, et lorsqu'elle se vit chez lui et qu'elle constata 
qu'il l'avait trompée, elle lui fit croire qu'elle était enjouée et heureuse de se 
retrouver avec lui. Elle lui dit : « Nous devons avoir avec nous ce qui nous 
délectera et nous réjouira. » Il lui dit : « Je t' apporte sur le champ tout ce que 
tu veux et désire. » Il sortit et la laissa seule dans la maison sans fermer. Il 
prit ce qu'il voulait, revint et constat qu'elle était partie, sans l'avoir trompé 
en quoi que ce soit. L'homme se mit à réfléchir, et il ne cessa de penser à elle, 
il errait dans les rues et ruelles et disait : 

Si seulement je pouvais revoir celle qui, fatiguée de chercher, 
Demanda : « Quel est le chemin pour se rendre aux bains publics de Minjâb ? 
Alors qu'un jour il disait cela, une jeune fille lui répondit d'en haut: 

Cornard ! 
Pourquoi, lorsque tu lui as mis la main dessus, n'as-tu pas rapidement 

Bouclé la maison ou mis un cadenas sur la porte ? 
Ce qui ne fit qu'augmenter son amour et son trouble, et il resta ainsi, 

jusqu'à ce que ce vers soit sa dernière parole en ce bas-monde. 

Il dit aussi : « On rapporte qu'un individu s'éprit d'un homme, son 
amour pour lui s'intensifia, et il s'ancra en son cœur au point qu'il tombe 
malade et garde le lit. Cet homme rompit avec lui, et son aversion pour lui 
s'intensifia. Les intermédiaires ne cessèrent d'aller et venir entre eux, jusqu'à 
ce qu'il promette de lui rendre visite. Le malheureux en fut informé, il s'en 
réjouit, son bonheur s'intensifia, son chagrin se dissipa, et il attendit le 
rendez-vous qu'on lui avait fixé. Au jour convenu, leur intermédiaire vint le 
trouver et lui dit : « Il a parcouru avec moi une partie du chemin, puis il est 
reparti. Je l'ai rattrapé, lui ai parlé, et il m'a dit : «  Il m'a mentionné et accablé, 
je n'emprunterai pas une voie douteuse, et je ne m'exposerai pas aux 
accusations. » J'ai insisté, mais il a refusé et il est parti. » Lorsque le 

1 Car cet homme était un contrôleur, et c'est le compte et la mesure qui dominaient sa vie. 

22) 



Péchés et guérison 
malheureux entendit ceci, il tomba dans ses mains, revint à un état pire qu'il 
n'était, les signes de la mort apparurent sur lui, et il se mit à dire : 

Je me soumets, ô répit du souffrant 
Ô guérison du grand malade chétif 

Mon cœur désire plus ta satisfaction 
Que la miséricorde du Créateur Majestueux 

Je lui dis : « Ô untel, crains Allah ! » Il répondit : « Il en est ainsi. » Je me 
suis alors levé, et je n'avais pas passé la porte de sa maison que j'entendais 
le tumulte de la mort. » Qu'Allah nous protège d'une conclusion mauvaise 
et d'une fin malheureuse. »1 

Sufyân At-Thawrî pleura une nuit jusqu'au matin, on lui dit ensuite : 
« Tout ceci par peur des péchés ? » Il ramassa alors une brindille à terre et 
dit : « Les péchés sont plus infimes que ça, mais je pleure par peur d'une 
mauvaise fin. »2 C'est là une grande sagacité que de craindre que les péchés 
ne trahissent au moment de la mort et qu'ils se dressent entre l'homme et 
une bonne fin. 

On rapporte3 que lorsque Abû Ad-Dardâ' agonisa, il s'évanouissait puis 
se réveillait et récitait : 

0 s_,. �:; ��-:�i: � �f;� j;; J� %� �� j cr��:;;;���.� J�_; 
« Parce qu'ils n'ont pas cru la première fois, nous détournons leur cœur 

et leur regard, et Nous les laissons marcher aveuglément dans leur 
transgression »4 

C'est pour cette raison que les pieux prédécesseurs craignaient les 
péchés, afin qu'ils ne soient pas un voile entre eux et une bonne fin. 

Il dit encore : « Sache que la mauvaise fin - qu'Allah nous en préserve -
n'est pas pour celui qui suit la voie droite en apparence et qui amende son 
for intérieur - on n'a jamais entendu ni su cela, louange à Allah - mais elle 
concerne celui dont la croyance est corrompue, qui persiste sur les péchés 
majeurs, et se risque à de grands malheurs. Il peut être dominé par cela 
jusqu'à ce que la mort vienne à lui, avant qu'il ne se soit repenti, et qu'elle ne 
le prenne avant qu'il n'ait pu amender son for intérieur, le déracine avant 
qu'il ne revienne à Allah, et que Satan ne triomphe de lui lors de ce choc et 
ne l'arrache lors de cette surprise, qu'Allah nous en préserve. »5 

1 Al-'Âqibah, p.180. 
2 Al-'Âqibah, p.175. 
3 Az-Zuhd, (1/65). 
4 Al-Ancâm, v.110 
s Al-'Âqibah, p.181. 

ZZ4 



Péchés et guérison 

Il dit aussi : « On rapporte qu'en Égypte se trouvait un homme qui était 
toujours à la mosquée pour Al-Adhân, Al-Iqâmah et la prière, et portait sur lui 
la beauté de l'obéissance et les lumières de l'adoration. Un jour, il gravit le 
minaret, comme à son habitude, pour accomplir l'appel à la prière, et sous le 
minaret se trouvait la maison d'un chrétien, il y regarda, vit la fille du maître 
de maison, fut tenté par elle, abandonna l'appel à la prière, descendit vers 
elle, entra dans la maison, et elle lui dit : « Que veux-tu ? - Toi. - Pourquoi ? 
- Tu as subjugué ma conscience et pris mon cœur. - Je ne te répondrai jamais 
dans le doute. - Je t' épouserai. - Tu es musulman et je suis chrétienne, et mon 
père ne me mariera pas à toi. - Alors, je deviens chrétien ! - Si tu le fais, je le 
ferais aussi. » L'homme devint donc chrétien pour l'épouser, et il resta avec 
eux dans la maison. Au milieu de la journée, il monta sur le toit de la maison, 
en tomba, et mourut, sans avoir obtenu cette femme, et en ayant perdu sa 
religion ! »

1 

83 - L'homosexualité compte parmi les pires méfaits 
Puisque l'homosexualité compte parmi les plus grands méfaits, son 

châtiment en cette vie et dans l'au-delà compte parmi les pires châtiments. 
On a divergé en trois avis quant à savoir si le châtiment était pire, moindre 
ou semblable à celui qui réservé à la fornication : 

Abû Bakr As-�iddîq, cAlî Ibn Abî Iâlib, Khâlid Ibn Al-Walîd, cAbd Allah 
Ibn cAbbâs, Jâbir Ibn Zayd, cAbd Allah Ibn Mucammar, Az-Zuhrî, Rabîcah 
Ibn Abî cAbd Ar-Rahmân, Mâlik, Ishâq Ibn Râhawayh, l'imam Ahmad -
dans le plus authentique des deux avis qu'on rapporte de lui - et As-Shâficî 
- dans l'un de ses deux avis - ont été d'avis que son châtiment était pire que 
celui de la fornication et du meurtre, que l'auteur ait connu le mariage ou 
non. 

cA!â' Ibn Abî Rabâh, Al-Hasan Al-Ba§.rî, Sacîd Ibn Al-Musayyib, lbrâhîm 
An-Nakhacî, Qatâdah, Al-Awzâcî, As-Shâficî - en ce qui est l'avis 
prépondérant de son école -, l'imam Ahmad en ce qui est le deuxième avis 
rapporté de lui, Abû Ishâq et Muhammad, ont été d'avis que le châtiment 
était le même que celui de la fornication. 

Quant à Al-Hakam et Abû Hanîfah, ils ont été d'avis que le châtiment 
était moindre que celui de la fornication, et qu'il s'agissait d'une peine 
discrétionnaire. Ceci car c'est un péché pour lequel Allah et Son Messager 
n'ont pas établi de peine légale, c'est donc une peine discrétionnaire qui 
s'applique, comme pour la consommation de la bête morte, du sang, ou de 

l A/-cÂqibah, p.181 . 

ZZ5 



Péchés et guérison 

la viande de porc. C'est également une pénétration en un lieu que la nature 
ne désire pas, et qu'au contraire on fuit par nature, même chez les animaux, 
il n'y a donc pas de peine légale, à l'exemple de la sodomie de l' âne ou autre. 
Aussi, on ne nomme pas son auteur « fornicateur » ni dans la langue, ni dans 
la terminologie religieuse, ni dans l'usage, cela n'entre donc pas dans le cadre 
des Textes établissant la peine légale des fornicateurs. Nous constatons dans 
les principes de la Législation que si on trouve une répression naturelle à ce 
péché, on s'en contente et on ne trouve pas de peine légale ; mais si par 
nature on cherche à commettre ce péché, une peine légale est établie en 
fonction du besoin naturel qu'on en éprouve ; c'est pourquoi on a établi une 
peine légale pour la fornication, le vol, la consommation d'alcool, et non pour 
la consommation de la bête morte, du sang ou de la viande de porc. On peut 
rassembler cela en disant qu'il n'existe pas de peine légale pour la sodomie 
d'un animal ou [le coït avec une femme] morte, alors qu'Allah a établi 
naturellement une forte répugnance pour la sodomie d'un homme par un 
autre, de même que pour l'appel d'un homme à être sodomisé, au contraire 
de la fornication, car le désir naît en ce cas des deux parties. Si un geme jouit 
de son semblable, il n'existe pas de peine légale, comme lorsque deux 
femmes s'adonnent au lesbianisme et qu'elles jouissent l'une de l'autre. 

Les adeptes du premier avis - qui est celui de la majorité des savants - et 
sur lequel nombreux sont ceux qui ont rapporté une unanimité des 
Compagnons ont dit : il n'existe pas de méfait plus grand que celui-ci, il suit 
le méfait de la mécréance, et son méfait est peut-être plus grand que celui du 
meurtre, ainsi que nous allons le montrer, si Allah le veut. Allah n'a éprouvé 
par ce fléau aucun peuple avant celui de Lû!, et Il leur a infligé un châtiment 
qu'Il n'a fait subir à aucun peuple en dehors d'eux, rassemblant pour eux 
différentes formes de châtiment : la destruction, le renversement sur eux de 
leurs demeures, l'engloutissement, et la lapidation par des pierres tombées 
du ciel. Il leur a infligé un châtiment qu'Il n'a affligé à aucun autre peuple, 
ceci en raison de la gravité du méfait de ce crime qui, lorsqu'il est commis, 
peu s'en faut que la terre ne tremble, et que les anges ne fuient les contrées 
des cieux et de la terre lorsqu'ils y assistent, de peur que le châtiment ne 
tombe sur ceux qui le commettent et qu'ils soient également touchés. La terre 
hurle en direction de son Seigneur, et peu s'en faut que les montagnes ne 
s'affaissent. 

L'exécution du passif est meilleure pour lui que le fait qu'il soit sodomisé, 
car celui qui le sodomise le tue d'une manière dont on ne peut espérer 
aucune vie, au contraire de son exécution, car il est opprimé et peut espérer 
en bénéficier dans l'au-delà. La preuve de cela est qu'Allah (�) a accordé au 
tuteur de la victime d'un meurtre le choix de voir le meurtrier exécuté ou de 
lui pardonner, alors qu'Il a établi impérativement l'exécution de la peine 

zz6 



Péchés et guérison 

légale pour l'homosexuel, ainsi que l'ont affirmé unanimement les 
Compagnons du Messager d'Allah (�). Cela est également indiqué par la 
Sunna authentique et claire du Messager d'Allah (ii), qu'on ne peut 
contredire, et à laquelle se sont conformés ses Compagnons et califes bien 
guidés. 

Il est rapporté authentiquement que Khâlid Ibn Al-Walîd trouva dans 
une tribu arabe un homme avec lequel on avait des rapports charnels comme 
avec une femme. Il écrivit à Abû Bakr As-�iddîq qui consulta les 
Compagnons (�) à ce sujet, et cAlî qui était le plus sévère à ce sujet dit : « Une 
seule communauté a agi de la sorte, et vous savez ce qu'Allah a fait d'elle. Je 
suis d'avis qu'on l'immole. » Abû Bakr écrivit alors à Khâlid qui l' immola.1 

cAbd Allah Ibn cAbbâs (�) a dit : « On doit chercher la plus haute 
construction de la ville, et en précipiter sur la tête l'homosexuel, puis le 
lapider. »2 cAbd Allah Ibn cAbbâs tira cette sentence du châtiment d'Allah 
infligé au peuple de Lût et Ibn cAbbâs est celui qui rapporte que le Prophète 
(�) a dit : «  Si quelqu'un agit à la manière du peuple de Lût tuez l'actif et le passif 
»3 L'imam Ahmad argumenta par ce hadith, et sa chaîne de transmission 
répond aux conditions d' Al-Bukhârî. 

Il est également authentifié que le Prophète (�) a dit : «  Qu'Allah maudisse 
celui qui agit à la manière du peuple de Lût_. Qu'Allah maudisse celui qui agit à la 
manière du peuple de Lût_. Qu'Allah maudisse celui qui agit à la manière du peuple 
de Lût. »4 On n'a pas rapporté qu'il ait maudit le fornicateur par trois fois en 
un même hadith. Il a maudit plusieurs adeptes de péchés majeurs, mais sans 
jamais dépasser une seule malédiction, alors qu'il a répété et insisté par trois 
fois sur la malédiction de l'homosexualité. Les Compagnons du Messager 
d'Allah (�) ont été unanimes sur son exécution, sans qu'aucun d'eux ne 
diverge en cela. Leurs propos ne diffèrent que sur la manière de l' exécuter. 
Certains ont pensé qu'il s'agissait là d'une divergence entre eux sur son 
exécution, mentionnant cela comme un sujet de litige entre les Compagnons, 
alors que c'est une question concernant laquelle il existe une unanimité et 
non un litige. 

Celui qui médite la Parole d'Allah (�) 

l Al-Mu/1allâ (11/381). 
2 Al-Bayhaqî (8/232). 
3 �a/1î/1 At-Targhîb (2422). 
4 �a/1î/1 At-Targhîb (2516). 

227 



Péchés et guérison 

« N'approchez point de la fornication. C'est une turpitude, une 
abomination et un mauvais chemin ! »1 

Ainsi que Sa Parole à propos de l'homosexualité : 
�î � - � � I" Z"-; // c: :U...iJî Z/-t1 - - -..:..r,, .,,  � �� - � 

« Vous livrez vous à la turpitude que nul, parmi les mondes, n'a commis 
avant vous ? »2 

constatera la différence entre les deux. Allah (�) a désigné la fornication 
de manière indéfinie, ce qui signifie que c'est une turpitude parmi d'autres, 
alors qu'il a désigné l'homosexualité de manière définie, ce qui indique 
qu'elle rassemble l'ensemble des significations du terme « turpitude », de la 
même manière qu'on dit : « Zayd est un homme » et « Quel homme est 
Zayd ! » Ce qui signifie : Commettez-vous cette chose dont la turpitude est 
établie en tout un chacun, et qui est tellement apparente et totale qu'elle n'a 
pas besoin d'être mentionnée, et que ce nom ne peut être attribuée à autre 
chose, à l'exemple de la parole de Pharaon adressée à Mûsâ 

,,,,, .,,,,,,,, -;;;,I ,,,,,,,,. ,,,,,,,, ,.,,,, ,,,, ,.,,,,,.., ,,,, ..:..w JI -.!.l:,W ..:..W J 

« Puis tu as commis ton acte »3 

C'est-à-dire l'acte abominable, clair et connu de tous. Puis, Allah a 
accentué la turpitude de cet acte en disant que personne ne l'avait jamais 
commis avant eux, en disant : « nul, parmi les mondes, ne l'a commis avant 
vous » Puis il accentua cela encore en mentionnant clairement ce que 
répugnent les cœurs, réprouvent les ouïes, et écœure toute nature au plus 
haut point : 

J,,, ,,.,.. ·11 ': �f-::� ,:{:::__ �\ �-? ùyl.:J !';. 

« Vous avez des rapports avec les hommes »4 

Puis Il a mentionné qu'ils pouvaient s'en passer, et que la seule chose qui 
les conduisait à cela était le désir, et non le besoin pour lequel l'homme 
penche vers la femme, afin d'assouvir ses besoins, goûter à la jouissance, 
susciter l'affection et la miséricorde pour laquelle la femme oublie ses 
parents et se souvient de son mari, obtenir une lignée qui est la préservation 
du genre humain qui est la meilleure des créatures, préserver la femme et 
assouvir son besoin, susciter le lien du mariage qui est le frère de la lignée, 
amener les femmes à prendre soin des hommes, extraire de leur union les 

1 An-Nisâ', v.22. 
2 A/-Acrâf, v.80. 
3 As-Shu<arâ', v.19. 
4 Al-A<râf, v.81. 



Péchés et guérison 
créatures préférées d'Allah comme les prophètes, alliés et croyants, 
permettre au Prophète (;i) de se vanter devant les prophètes du grand 
nombre de sa Communauté, et d'autres bienfaits du mariage. Le méfait de 
l'homosexualité s'oppose à tout cela, et elle suscite ce dont le méfait ne peut 
être cerné, et dont seul Allah connait le détail. 

Puis Allah a insisté sur la turpitude que cela représente en mentionnant 
que les homosexuels ont inversé la saine nature sur laquelle Allah a créé les 
hommes, et renversé la nature qu'Allah a établi chez les mâles, qui est le désir 
pour les femelles et non les mâles. Ils ont renversé l'ordre et inversé la saine 
nature en assouvissant leur désir charnel avec les hommes au lieu des 
femmes, et c'est pourquoi Allah (�) a renversé sur eux leurs demeures, les 
mettant sens dessus dessous ; de même pour leur cœur, ils ont été jetés tête 
première dans le châtiment. 

Puis Allah a appuyé la turpitude de cet acte en déclarant leur 
transgression qui consiste à dépasser la limite, lorsqu'Il dit : 

-::::.;r�>t�.:::J s. 
« Vous êtes un peuple transgresseur »1 

Médite cela, a-t-on mentionné chose similaire ou proche concernant la 
fornication ? 

Allah (�) a insisté encore sur cela en disant : 

« Nous l'avons sauvé de la cité qui commettait des turpitudes »2 

Il les a également nommés « corrupteurs » dans les propos de leur 
prophète : 

6�Î .·'.:.tî 1;. · ·--' ·L_::..,/ - / / !' y,, v � ;. '...> 

« Seigneur, donne-moi victoire sur ce peuple de corrupteurs ! »3 

Tout comme Il les a nommés « injustes » dans les propos des anges 
adressés à Ibrâhîm 

� i�� � � ,t:.55, -��r?', • > c1 _ ,,,,, ,,,,  !Y U!- ,.., - .,,,. ,,,,,  .,,,. � ,. 

« Nous allons anéantir les habitants de cette cité, car ses habitants sont 
injustes. »4 

1 A/-Acrâf v.81. 
2 Al-Anbiyâ', v.74. 
3 Al-'Ankabût, v.30. 
4 Al-'Ankabût, v.30. 

ZZ? 



Péchés et guérison 
Médite sur ceux qui ont subi pareils châtiments, qui ont été blâmés par 

Allah de la sorte ! Lorsque l'ami intime d'Allah, lbrâhîm, débattit avec les 
anges après qu'ils l'eurent informé de leur destruction, on lui dit : 

a > ,,, r. ,,,, .,,, ,,.. .w.,.... > '1 - ,.,,.. ,,, Y,,. .,,. /. ,,. ,,. -g J-J�;; � �1� �;� �l_; 4� ; �, .>.! ;i� i� :; J,j1 �.:i.�-

« Ô Ibrâhîm, détourne-toi de cela, car l'ordre de Ton Seigneur est déjà 
venu, et un châtiment irrévocable va les atteindre »1 

Médite sur la débauche des homosexuels et l'excès de leur révolte contre 
Allah lorsqu'ils vinrent trouver leur prophète Lû! en entendant qu'il avait 
reçu des invités à l'apparence la plus belle. Ils vinrent à lui en trottinant, et 
lorsqu'il les vit, il leur dit: 

--�✓ À1✓ -� -::
> 

. ,,..- -.J>�' . :: ✓ 

• 1 ° d�> <.)\,;., <-Jt� � j'_, 
i...r- ,,,, . .,,, ,_,-- .,,.,� .. 

« Voici mes filles, elles sont plus pures pour vous »2 

En rançon de ses invités, il leur donna ses filles en mariage, craignant le 
plus grand opprobre pour lui et ses invités, il dit ainsi: 

0�3 � � ;:;it �: :,';, � i;.J:). 'l_; ;.1Î ��� _Â1Î � �ç ;1p. �fa. 
« Ô mon peuple, voici mes filles, elles sont plus pures pour vous. Craignez 

Allah donc, et ne me déshonorez pas [en portant atteinte] à mes hôtes. N'y 
a-t-il pas parmi vous un homme raisonnable ? »3 

Ils lui répondirent, mais à la manière d'un tyran intraitable : 
> > / // ,,,,,,,,, / ... // ... ,,.,,, J., - � � �( �

,., 
� �C · u c.�� ·':/ y � .r,,  .., . -! ,., 

« Tu sais très bien que nous n'avons pas envie de tes filles. Et en vérité, 
tu sais bien ce que nous voulons »4 

Le prophète d'Allah souffla à la manière d'un tuberculeux, et sortit d'un 
cœur à l'affliction profonde : 

...u..>....:. . > JI -c; \,. ·1 .·.; • J � i  •1 / 33 / _.,, � ;:,
/>

�
> ,,,,

.,,, ,,,,  / - .., _,.'..J � 'J .J J :,. � 1.) .Y 
« Si seulement j'avais la force [de vous résister], ou si je trouvais un 

appui solide ! »s 
Les émissaires d'Allah le soulagèrent et lui dévoilèrent la réalité de la 

situation, en l'informant qu'ils ne pouvaient aucunement les atteindre, de 

1 Hûd, v.76. 
2 Hûd, v.78. 
3 Hûd, v.78. 
4 Hûd, v.79. 
s Hûd, v.80. 



Péchés et guérison 
même que lui. Ne les crains donc pas, ne te soucie pas d'eux et ne te 
tourmente pas. Ils lui dirent : 

�t ih J l!f� � Gl1P 
« Ô Lût nous sommes les émissaires de ton Seigneur. Ceux-là ne pourront 

jamais t'atteindre »1 

Ils lui annoncèrent ce qu'ils apportaient comme promesse pour lui et son 
peuple d'un châtiment juste : 

� , c •>'(..i 'f:: 1">. ,!. :�t�,,•\ �\ jj :-'� -A ,: ;,Y; •f l-1î � • .k:O, �L ;�6 
ù� r-r: � � � � �--;.. ,,,, - ij � � � ,,, ;,, r 

C 

� ,-;  ���Il "-.Î\ s,.;JÎ > > � --­.r� l:: � . � ,:_y 

« Pars avec ta famille à un moment de la nuit. Et qu'aucun d'entre vous 
ne se retourne. Exception sera faite pour ta femme qui sera atteinte par ce 
qui frappera les autres. Ce qui les menace s' accomplira à l'aube. L 'aube n'est­
elle pas proche ? »2 

Le prophète d'Allah trouva lointaine la promesse d'Allah de leur 
destruction, et il dit : « Je veux que cela aille plus vite. » et les anges lui 
répondirent : « L'aube n'est-elle pas proche ? » Par Allah, il ne s'est écoulé 
entre la destruction des ennemis d'Allah et le salut de Son prophète et de Ses 
alliés, que le temps séparant la fin de nuit de l'apparition de l'aube. Leurs 
maisons furent alors déracinées, élevées au ciel jusqu'à ce que les anges 
entendent les aboiements des chiens et les braiements des ânes, c'est alors 
que descendit l'ordre qui ne peut être repoussé émanant du Seigneur 
Majestueux, vers Son serviteur et messager Jibrîl, de la retourner sur eux, 
comme l'a mentionné la révélation claire. Allah (�) dit : 

� � � • � 1 =- . . - �,� 4-1� 1,; -1 �-- 1 -:î�,,,.. 4-:1 -� 1--:i;;.. e·1 :� � '©f .,.� � � '..> - �  • �'.J �\...,.M -� . v> . 
« Et, lorsque vint Notre ordre, Nous retournâmes [la cité], et fîmes 

pleuvoir sur elle des pierres d'argile se succédant les unes aux autres »3 

Il fit d'eux un signe pour l'univers, une exhortation pour les pieux, un 
exemple, et des prédécesseurs pour les criminels qui agissent comme eux. Il 
mit leurs demeures sur un chemin emprunté : 

� �=>i, ;;,��s ji, e, __J 1 , - � (��: Q ::,._;--:,.'i, �f �s j 01 
ig .. ,� .. ,.,,. ,,,, !:,. 11- "" ,  � \.f"".,...._; ig - ,,,.,,.� ,,,.. .. ..... ,,,, � 

1 Hûd, v.81. 2 Hûd, v.81. 
3 Hûd, v.82. 

ZjJ 



Péchés et guérison 

« Voilà vraiment des preuves, pour ceux qui réfléchissent ! Elle [cette cité] 
se trouvait sur un chemin connu de tous. Voilà vraiment un signe pour les 
croyants ! »1 

Il les saisit à l'improviste, alors qu'ils dormaient, Son châtiment les frappa 
alors qu'ils étaient plongés dans leur ivresse, ce qu'ils amassaient ne leur 
servit à rien, ces délices deviment souffrances, et ils furent châtiés par cela. 

Des désirs qui furent douceur pour leurs adeptes de leur vivant 
Et  qui devinrent des châtiments dans leur mort 

Les délices ont disparu et ont été suivis par les regrets, les désirs ont cessé 
et ils ont laissé place aux malheurs, ils ont joui un temps et furent châtiés 
longuement, ils ont brouté un pâturage nocif et cela fut suivi d'un châtiment 
douloureux, l'ivresse de ce désir les a grisés, et ils ne s'en sont réveillés que 
dans la demeure des tourmentés. Cette insouciance les a endormis et ils ne 
s'en sont réveillés que dans la demeure des voués à la perdition. Par Allah, 
ils ont éprouvé le plus grand regret au moment où le regret n'est plus 
d'aucune utilité, ils ont versé, pour ce qu'ils ont commis, des larmes de sang. 
Si tu voyais celui qui est au rang le plus élevé et le plus bas de ce groupe, le 
feu sortant des orifices de leur visage et de leur corps, alors qu'ils sont dans 
les couches de l'Enfer, qu'ils boivent à la place des breuvages délicieux des 
verres de pus, et qu'on leur dira, alors qu'on les traîne sur leur visage : 
goutez ce que vous commettiez ! .. 0 ,- ,>.,,.. ,-;; ·> Y,,..

,,
.,,.� ,,,� !<:r::: ,-r,,,.,, ·1 > .,, ,, t ·1-> • î-:- ,,, .,, . �  .:.,_,[...,.:; � \.:. 0Jfi �l f"-:"' ""!Y' � 'ï j1 � 1.9  1.àfal 

« Entrez-y ! Que vous enduriez ou n'enduriez pas, cela ne changera rien 
pour vous : vous n'êtes rétribués que selon ce que vous faisiez. »2 

Allah a réduit la distance du châtiment entre ce peuple et leurs frères 
dans la pratique, ainsi Il dit afin de leur faire craindre la survenue de la 
menace : 

� �Î � ,, \_;
,, 

f •, • ;,.  . ,, ,  c.r., '--'- '.) 
« Et [ces pierres] ne sont pas éloignées des injustes. »3 

Le poète dit : 
Ô vous qui copulez avec les hommes, recevez la bonne annonce 

D'une rétribution au Jour du Rassemblement 
Vous serez tous menés vers des jardins d'un rouge incandescent [l'enfer] 

Vos frères ont déjà préparé votre demeure future 
Et  vous dises : venez vite à nous ! Une bonne nouvelle vous attend ! 

1 Al-Hijr, v.75-77. 
2 At-Iûr, v.16. 
3 Hûd, v.83. 

Z)Z 



Péchés et guérison 
Nous sommes vos prédécesseurs et nous vous attendons 

Le Contraignant nous rassemblera dans le feu immense de Son Enfer 
Ne pensez pas que ceux avec qui vous avez copulé 
Seront absents, mais vous les verrez en toute vérité 

Chaque amant maudira alors son conjoint  
Attristé par le malheur qui l'attend dans l'au-delà 

Chacun d'eux sera châtié par son partenaire 
Comme ils ont été associés dans la jouissance, ils le seront dans le péché 

84 - Réfutation du troisième avis 

Concernant la réponse à ceux qui ont considéré que le châtiment de 
cette turpitude était moindre que celui de la fornication. Pour ce qui est de 
leur parole : « C'est un péché pour lequel Allah n'a pas établi de peine 
légale. » On peut y répondre de plusieurs points de vue. 

Le premier est que celui qui transmet d'Allah a établi pour l'auteur de ce 
péché une exécution inéluctable, et ce que le Messager d'Allah (:i) légifère 
provient d'Allah. Si vous voulez signifier que cette peine légale n'est pas 
connue dans la Législation, cela est faux ; et si vous voulez signifier qu'elle 
n'est pas établie par un Texte du Coran, cela n'implique pas nécessairement 
l'inexistence de cette disposition, en raison de son établissement par la 
Sunna. 

Le deuxième est que vous êtes contredits par la lapidation qui n'est 
établie que par la Sunna. Si vous objectez qu'elle a été établie par le Coran 
puis que sa formulation a été abrogée mais que la disposition a perduré. 
Nous répondons que vous êtes contredits par la peine légale appliquée à 
celui qui consomme de l'alcool. 

Le troisième est que la négation d'une preuve précise n'implique pas la 
négation de la globalité de la preuve, ni même de ce qu'elle indique, alors 
que dire après que nous ayons montré que la preuve que vous reniez n'est 
pas absente ? 

Quant à votre parole : « C'est une pénétration en un endroit que la nature 
ne désire pas, et qu'au contraire on fuit par nature, à l'exemple du coït d'une 
femme morte ou d'un animal. » Nous y répondons de plusieurs points de 
vue : 

Le premier est que c'est une analogie d'une conception viciée rejetée par 
la Sunna du Messager d'Allah (:i) et l'unanimité des Compagnons, ainsi qu'il 
a précédé. 



Péchés et guérison 

Le deuxième est que la comparaison du coït avec le bel éphèbe, dont la 
tentation dépasse toute autre tentation, à celui d'une ânesse ou d'une femme 
morte compte parmi les analogies les plus fausses. Quelqu'un s'est-il un jour 
épris d'une ânesse, d'une vache ou d'une femme morte ? Cela a-t-il captivé 
sa raison, capturé son cœur et pris le contrôle de sa réflexion et son âme ? Il 
n'y a pas de comparaison plus fausse. 

Le troisième est que cela est invalidé par le coït avec la mère, la fille et la 
sœur, car la répugnance naturelle pour ceci existe, et la peine légale compte 
parmi les plus dures - selon un des deux avis - et il s'agit de l'exécution en 
tous les cas, que l' auteur ait connu le mariage ou non. C'est un des deux avis 
de l' imam Ahmad, ainsi que d'lshâq Ibn Râhawayh, et d'un groupe de 
savants du hadith. Al-Barâ Ibn cÂzib rapporte : « J'ai croisé mon oncle qui 
portait un étendard, et je lui ai demandé : Où te rends-tu ? Il répondit : Le 
Messager d'Allah (:i) m'envoie vers un homme qui a eu un rapport charnel 
avec la femme de son père après sa mort, afin que je l'exécute et prenne ses 
biens. »1 

Ibn cAbbâs (,t,;,) rapporte que le Messager d'Allah (:i) a dit : « Tuez celui 
qui a un rapport charnel avec une femme qui lui est interdite au mariage. »2 

On présenta à Al-Hajjâj un homme qui viola sa sœur, et il dit : 
« Emprisonnez-le et interrogez le Compagnon du Messager d'Allah (:i) qui 
se trouve là-bas. » Ils interrogèrent cAbd Allah Ibn Abî Mu!arrif qui rapporta 
que le Messager d'Allah (:i) a dit : « Quiconque porte atteinte à l'honneur sacré 
des croyantes, coupez-le en deux d'un coup d'épée à la ceinture. »3 C'est une preuve 
de la permission d'exécuter un homme en le coupant en deux, mais aussi une 
preuve indépendante sur le sujet qui est que la peine encourue pour le coït 
avec une personne totalement interdite au mariage est l'exécution. La preuve 
en est que celui qui a un rapport charnel avec sa mère ou sa fille, de même 
avec une femme interdite au mariage ou une personne avec laquelle il est 
totalement interdit d'avoir un rapport charnel, la peine légale encourue est 
l'exécution, comme pour l'homosexuel. 

La vérité est qu'il faut argumenter sur ces deux questions par un texte, et 
l'analogie vient attester de la validité de chacune d'elle. Les musulmans sont 
unanimes pour dire que celui qui fornique avec une femme qui lui est 
interdite au mariage doit subir une peine légale, mais ils ont divergé en deux 
avis sur la qualification de la peine : s'agit-il en tous les cas d'une exécution, 
ou cette peine est-elle semblable à celle du fornicateur ? As-Shâficî, Mâlik et 

1 �al]_îl]_ Abû Dâwud (4457) . 
2 Q_acîf Al-Jâmic (5878), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
3 Q_acîf Al-Jâmic (5515), la chaîne de transmission du hadith est faible. 

2)4 



Péchés et guérison 
Ahmad - dans l'un des deux avis rapportés de lui - ont été d'avis que la 
peine était celle du fornicateur. Alors qu' Ahmad, Ishâq, et un groupe de 
savants du hadith ont été d'avis que la peine consistait en l'exécution en tous 
les cas. 

De même, ils ont tous été unanimes que s'il avait un rapport charnel avec 
elle, dans le cadre d'un mariage, mais tout en sachant qu'elle lui est interdite, 
il subit la peine légale, sauf pour Abû Hanîfah qui est d'avis que l' ambiguïté 
empêche l'application de la peine. Ces contradicteurs disent que s'il a un 
rapport charnel avec elle dans le cadre d'un mariage, le crime n'en est que 
plus grave, car il aura alors commis deux interdits immenses : celui du 
mariage, et celui du rapport charnel, alors comment pourrait-on alléger sa 
punition alors qu'il ajoute l'interdit du mariage à celui de la fornication? 

Concernant le coït avec la femme morte, les jurisconsultes ont deux avis 
que l'on retrouve dans l'école [jurisprudentielle] d' Ahmad et d'autres. Un 
des deux avis est que la peine légale doit être appliquée, et c' est l'avis de Al­
Awzâcî, car son acte est d'un crime et un péché plus grand encore, puisqu'il 
a ajouté à sa turpitude la violation du caractère sacré de la morte. 

85 - La disposition légale concernant la zoophilie 

Quant au coït avec un animal, les jurisconsultes ont sur la question trois 
avis: 

Le premier est que l'auteur doit être réprimandé mais qu'il ne subit pas 
de peine légale, et c'est l'avis de Mâlik, Abû Hanîfah, As-Shâficî dans l'un de 
ses deux avis, et Ishâq. 

Le deuxième est que la disposition légale à son sujet est celle du 
fornicateur: il est flagellé s'il est vierge, et il est lapidé s'il a déjà connu le 
mariage, et c' est l'avis d' Al-Hasan. 

Le troisième est que la disposition légale à son sujet est celle de 
l'homosexuel, comme l'a indiqué Ahmad, et ainsi il y a deux avis sur sa 
peine : est-il exécuté en tous les cas, ou est-il semblable au fornicateur? Ceux 
qui ont été d'avis que sa sentence était la mort ont donné pour preuve le 
hadith de Ibn cAbbâs qui rapporte que le Prophète (:i) a dit : « Celui qui a un 
rapport sexuel avec une bête, tuez-le ainsi que la bête. »1 Ceci car ce rapport est 
totalement interdit, ainsi la sentence est la mort, comme pour la sentence de 
l'homosexuel. 

1 �ab_îb_ At-Targhîb (2423). 

ZJ5 



Péchés et guérison 
Ceux qui ont été d'avis qu'il n'existait pas de peine légale ont dit : le 

hadith en cela n'est pas authentique, et s'il était authentique nous 
l'adopterions, et il ne nous serait pas permis de nous y opposer. 

Ismâcîl Ibn Sacîd As-Shâlanjî rapporte : « J'ai interrogé Ahmad 
concernant celui qui a un rapport sexuel avec un animal, il s'abstint de 
répondre, et le hadith de cAmr Ibn Abî cAmr à ce sujet n'est pas 
authentique. » 

At-Tahâwî a dit : « La chaîne de transmission du hadith est faible. De 
plus, celui qui le rapporte est Ibn cAbbâs qui s'est prononcé sur la question 
en disant qu'aucune peine légale ne s'appliquait. Abû Dâwud a dit : cela 
affaiblit le hadith. » 

Nul doute que le frein naturel au rapport sexuel avec un animal est plus 
fort que le frein naturel à l'homosexualité, et les deux choses ne sont pas 
semblables dans la nature humaine, et on ne peut comparer l'un à l'autre, 
ainsi qu'il a précédé. 

86 - L'homosexualité et le lesbianisme 

Quant à la comparaison entre le coït d'un homme avec un autre et les 
caresses de deux femmes, c'est une analogie erronée, car il n'y a pas de 
pénétration dans le deuxième cas qu'on ne peut comparer qu'aux caresses 
entre deux hommes, sans pénétration. Bien qu'il soit rapporté dans un hadith 
attribué au Prophète (�) : « Si une femme a un rapport charnel avec une femme, 
elles sont toutes deux fornicatrices. »1 Mais cela n'entraîne pas l'application 
d'une peine légale, puisqu'il n'y a pas pénétration, mais si on nomme cela 
« fornication » de manière globale, à l'exemple de la fornication de l' œil, de 
la main, du pied et de la bouche. 

Ceci étant établi, les musulmans sont unanimes pour dire que la 
disposition légale de l'homosexualité avec l'esclave est similaire, et celui qui 
pense que l'homosexualité est permise avec son esclave, donne pour 
argument la Parole d'Allah (�) 

0� ... �-: '.:� .,�� ·>
�;-� � t: � :--.;�, ;i>J1 u.--;.r J.- ("'f" !> � J �:.: 'J � !> 

« Sauf avec leurs épouses et esclaves, en quel cas ils ne sont pas 
blâmables »

2 

1 Q_a<îf Al-Jâmi< (282), la chaîne de transmission du hadith est faible. 
2 Al-Ma<ârij, v.30. 

ZJ6 



Péchés et guérison 
et compare cela à la servante esclave, il est mécréant, il doit se repentir à 

la manière de l'apostat, et s'il ne le fait pas, il est exécuté. L'homosexualité 
avec son esclave est semblable à l'homosexualité avec l'esclave d'autrui, 
dans le péché et la disposition légale. 

87 - Le remède à l'homosexualité 

Si on demande : malgré tout cela, existe-t-il un remède à ce mal 
gravissime ? Une Ruqyah pour cette sorcellerie mortelle ? Un moyen de 
repousser cette folie ? Un chemin menant à la réussite ? Est-il possible à celui 
qui est ivre de ses passions de se réveiller ? L'amoureux fou maîtrise-t-il son 
cœur lorsque la passion est parvenue à ses tréfonds ? Le médecin a-t-il les 
moyens après cela de soigner son mal ? 

Si quelqu'un le blâme, se délectera-t-il de son blâme, en se souvenant de 
son bien aimé ? Et si quelqu'un le désapprouve, cela l'incitera-t-il à cheminer 
vers son objectif ? Appelant celui qui voit sa condition en disant : 

La passion m'a amené jusqu'à toi 
Et elle ne me permet plus maintenant d'avancer ni de reculer 

Tu ne cesses de m'humilier et je m'avilis plus encore 
Car ceux qui ont peu de valeur à tes yeux ne méritent pas le respect 

Tu te comportes comme mes ennemis et je me suis mis alors à les aimer 
Car ton attitude et la leur à mon égard sont identiques 

Les reproches qu'on me fait en raison de ma passion pour toi sont un vrai délice 
Car ils sont un moyen de me rappeler de toi : multipliez donc les reproches ! 

Et c'est peut-être là le but de la première question pour laquelle on a 
interrogé, et le mal pour lequel on a demandé ce remède. 

On a dit qu'effectivement [il existait un remède], et la réponse découle de 
[la parole du Prophète (;i)] : « Allah n'a pas fait descendre une maladie, sans lui 
attribuer un remède, connu de certains et ignoré d'autres. »1 On doit aborder le 
remède à ce mal de deux manières : la première consiste à supprimer son 
substrat, avant qu'il ne survienne ; et la deuxième à l'extraire après qu'il soit 
apparu. Ces deux choses sont aisées pour celui à qui Allah le facilite, et 
ardues pour celui auquel Il ne vient pas en aide, car les rênes de toutes choses 
sont dans Ses Mains. Concernant la manière d'empêcher ce mal de survenir, 
elle réside en deux choses 

1 As-fial:!_îl:!_ah (451). 

2)7 



Péchés et guérison 
La première consiste à baisser le regard, ainsi qu'il a précédé, car le 

regard est une des flèches empoisonnées d'Iblîs, et celui qui laisse vaquer 
son regard verra son malheur perdurer. Le fait de baisser le regard comporte 
de nombreux bienfaits, et cela représente une partie du remède efficace: 

Le premier est que c'est une conformation à l'ordre d'Allah qui 
représente le sommet de la réussite de l'homme, en cette vie et dans l'au­
delà. L'homme ne dispose pas d'une chose meilleure, en cette vie et dans 
l'au-delà, que la conformation aux commandements de son Seigneur (�)­
Ceux qui ont été bienheureux en ce bas-monde et dans l'au-delà, ne l'ont été 
qu'en se conformant à Ses commandements, et ceux qui ont été malheureux, 
en ce bas-monde et dans l'au-delà, ne l'ont été qu'en négligeant Ses 
commandements. 

Le deuxième est que cela empêche l'effet de la flèche empoisonnée - qui 
peut entraîner sa perte - de parvenir à son cœur. 

Le troisième est que cela amène au cœur rapprochement et union avec 
Allah, car le fait de laisser vaquer le regard sépare et disloque le cœur, et 
l'éloigne d'Allah. Il n'y a pas pour le cœur de chose plus nuisible que de 
laisser vaquer le regard, car cela suscite une séparation entre l'homme et son 
Seigneur. 

Le quatrième est que cela renforce et réjouit le cœur, de la même manière 
que le fait de laisser vaquer le regard l'affaiblit et l'attriste. 

Le cinquième est que cela suscite une lumière dans le cœur, de la même 
manière que le fait de laisser vaquer le regard le plonge dans les ténèbres. 
C'est pour cette raison qu'Allah a mentionné le verset de la lumière après 
l'ordre de baisser le regard, ainsi Il dit 

"• > ,,
>
� }_,,�,:.;

---

. 
,.....--1 :  i � �--- /. -Yiî l� 

�» ':) �� � � �� � 

« Dis aux croyants de baisser leur regard et de préserver leur chasteté. »1 

Puis Il dit à la suite : 
i., 

ê_� �jN,)'J_;,�0-q�-..;&<�.1,��1 
« Allah est la Lumière des cieux et de la terre. Sa lumière est semblable à 

une niche où se trouve une lampe »2 

C'est-à-dire l'exemple de Sa lumière dans le cœur de Son serviteur 
croyant qui se conforme à Ses commandements et s'éloigne de Ses interdits. 
Et si le cœur s'illumine, les délégations du bien viennent à lui de toute part, 

1 An-Nûr, v.30. 
2 An-Nûr, v.35. 



Péchés et guérison 
de même que s'il s'assombrit viennent à lui les nuages des fléaux et du mal 
de toute part. 

Toutes les innovations et égarements, le suivi des passions, l'éloignement 
vis-à-vis de la guidée, le détournement vis-à-vis des causes de la réussite, 
l'affairement aux causes du malheur, tout ceci est dissipé par la lumière qui 
se trouve dans le cœur. Et s'il perd cette lumière, l'homme demeure tel 
l'aveugle qui sonde les ténèbres. 

Le sixième est que cela lui apporte une intuition véridique par laquelle il 
distingue le vrai du faux, le véridique du menteur. Ibn Shujâc Al-Karmânî 
disait : « Celui qui, constamment, reste en conformité à la Sunna dans son 
comportement, garde à l'esprit la surveillance d'Allah, baisse le regard 
devant les interdits, s'abstient des ambiguïtés, et se nourrit du licite, son 
intuition ne le trompera jamais. » Et Shujâc n'était jamais trompé par son 
intuition. Allah (�) accorde au serviteur une rétribution correspondant au 
type d'acte qu'il accomplissait et « celui qui délaisse une chose pour Allah, Il la 
lui remplace par une chose meilleure encore. »1 Ainsi, s'il baisse le regard devant 
les interdits d'Allah, Il lui remplace cela en lui accordant la lumière de sa 
clairvoyance pour avoir retenu son regard pour Allah, et Il lui ouvre la porte 
de la science, de la foi, de la connaissance et de l'intuition véridique et juste 
qui ne peut être atteinte que par la clairvoyance du cœur. 

À l'inverse se trouve l'aveuglement - qui est l'opposé de la clairvoyance 
- par lequel Allah (�) a décrit les homosexuels, ainsi Il dit : 

0 Zi_J,:� ri-�� �i _;J).:1 
« Par ta vie (ô Mul!_ammad) ! Ils s'aveuglent dans leur ivresse »2 

Il les a ainsi décrits par l'ivresse qui est la corruption de la raison, 
l'aveuglement de la clairvoyance, et l'ivresse du cœur, comme il a été dit : 

Deux ivresses, celle de mes passions et celle du vin 
Quand se réveillera celui qui souffre de deux ivresses ? 

Et un autre dit 
Ils m'ont dit : la passion pour celle que tu aimes t'as rendu fou, et je leur ai dit 

La folie amoureuse est plus grande encore que ce qui frappe les fous 
On ne se réveille jamais de la folie amoureuse 

1 Hijâb Al-Mar'ah (49). 
2 Al-!iijr, v.72. 

Alors que le fou n'est atteint qu'un moment 

2)9 



Péchés et guérison 
Le septième est que cela apporte au cœur fermeté, courage et force, ainsi 

Allah a lié le pouvoir de la clairvoyance à la preuve, et le pouvoir de 
l'autorité à la force, comme il a été dit : « Celui qui s'oppose à ses passions, 
Satan craint son ombre. »1 

On constate l'inverse chez celui qui se conforme à ses passions, comme 
humiliation, rabaissement, mépris et bassesse de l'âme, qu'Allah suscite en 
celui qui Lui désobéit. Al-Hasan a dit : « Ils ont beau se pavaner sur leurs 
mules et parader à dos de cheval, l'avilissement du péché leur fait courber 
l'échine. En effet, Allah humilie toujours celui qui Lui désobéit. » Allah (�) 
a associé la puissance à Son obéissance, et l'humiliation à Sa désobéissance, 
ainsi Il dit 

/. . :>i1 " ,.i.l > " 1 " t� if j( �..,.....,..J ,...)....,.... ..;:_J � ,, ,,..J 
« C'est à Allah qu'appartient la puissance, ainsi qu'à Son messager et 

aux croyants »2 

e / ·> � -V ,, ,,_.,,_ -� >> ✓,,, ·1 > ,, � " ,,  • > ,, ..:r-­�;.; � 01 w •1;..'j 1 ,.:..; � , .:, · ·L :JJ , � :JJ 
- ✓ ,..  � � ' 

..r...r- � 
« Ne fléchissez pas, ne vous affligez pas alors que vous êtes supérieurs, si 

vous êtes de vrais croyants »3 

La foi se compose de paroles et d'actes, apparents et cachés. Allah dit : 
Ë / [ >,,. .,,, , ... !t ,�( > ,,,,,,,, • .,.,,. > ... f"( >Vi" >,,,,, ,.,,,, • .., 1·?' � ��-î.l � ,,,. ��_\., > > ..... l/"' ,,  '�.J: �, µ� �\ ,-"?'-JI �  �l� �\� �\ � ùb iJ" 

« Quiconque veut la puissance qu'il la cherche auprès d'Allah, car la 
puissance tout entière Lui appartient. Vers Lui monte la bonne parole et Il 
élève les œuvres pieuses. »4 

C'est-à-dire que celui qui veut la puissance, qu'il la cherche dans 
l'obéissance et la mention d'Allah, à travers la bonne parole et les œuvres 
pieuses. On dit dans l'invocation du Witr : « Celui que Tu prends comme allié 
ne sera jamais humilié, et celui que Tu prends comme ennemi ne sera jamais 
honoré.»5 Celui qui obéit à Allah, Il l'aura pris pour allié pour ce en quoi il 
Lui aura obéi, et il obtiendra une puissance fonction de son obéissance. 
Quant à celui qui Lui désobéit, Il l'aura pris pour ennemi pour ce quoi il Lui 
aura désobéi, et il obtiendra une humiliation fonction de sa désobéissance. 

1 Al-H_ilyah (4/60) ces propos sont attribués à Wahb Ibn Munabbih. 
2 Al-Munâfiqûn, v.8. 
3 Âl <Jmrân, v.139. 
4 Fâtir, v.10. 
s Al-Irwâ' (429). 



Péchés et guérison 
Le huitième est que cela obstrue l'entrée de Satan vers le cœur, car il 

entre par le regard, et traverse par lui jusqu'au cœur plus vite que le vent ne 
traverse un lieu désert. Il lui donne à voir une belle apparence de ce qui est 
observé, et l'embellit, il en fait une statue à laquelle le cœur s'adonne, puis il 
lui fait des promesses, le fait espérer, et allume dans le cœur le feu du désir, 
en y jetant le bois des péchés auxquels il ne serait pas parvenu sans cette 
représentation, ainsi le cœur s'embrase. C'est de cet embrasement que 
viennent ces souffles en lesquels il ressent la chaleur de l'Enfer, ainsi que ces 
soupirs et chagrins. Ceci car le cœur est cerné par le feu de toute part, et il se 
tient au milieu, telle la brebis au centre du four. C'est pour cette raison que 
le châtiment de ceux qui s' adonnent à leurs désirs pour les belles apparences 
illicites consiste en ce qu'on leur installe dans la tombe un four de feu, et 
qu'on y place leur âme jusqu'au Jour où leur corps sera ressuscité, ainsi 
qu'Allah l'a fait voir en rêve à Son Prophète (�), comme il est mentionné 
dans le hadith unanimement reconnu authentique1. 

Le neuvième est que cela vide le cœur pour la réflexion en ce qui 
comporte son intérêt, afin qu'il s'y adonne, alors que le fait de laisser vaquer 
son regard le lui fait oublier et se pose tel un obstacle, ainsi il se conforme à 
ses passions et oublie la mention de son Seigneur. Allah (�) dit : 

.I'>> .>.> ,,,,, / C::-:::  > / / //
� ,1/ ./ r. ,,,,, > .. .,,,,, ,,,.,,,.. .� . ,,,,  .. .> ,,,, ,,,.  \.1__) ,� �bJ .0� ci� G..j� <?' '� l.W,\ 0-A �"'j.J 

« N'obéis pas à celui dont Nous avons rendu le cœur inattentif à Notre 
rappel, qui suit ses passions et dont le comportement dépasse les limites. »2 

Le fait de laisser vaquer son regard implique ces trois choses, en fonction 
de ce qu'on en permettra. 

Le dixième est qu'il existe entre l'œil et le cœur une ouverture et un 
chemin qui implique l'imbrication de l'un et l'autre, qui s'amende ou se 
corrompt en fonction de l'autre, ainsi si le cœur se corrompt, le regard se 
corrompt, et si le regard se corrompt, le cœur se corrompt ; et inversement 
pour l'amendement. Si le regard se dégrade et se corrompt, le cœur se 
corrompt et se dégrade, et il devient semblable à la décharge qui est le lieu 
où sont entreposées les souillures, impuretés et saletés, et il ne convient donc 
plus pour être le lieu de la connaissance, de l'amour et du retour vers Allah, 
du rapprochement vis-à-vis de Lui et de la joie de Sa proximité, mais c'est 
l'opposé qui s'y passera. 

C'est là une indication de quelques profits du fait de baisser le regard qui 
t'en feront connaître d'autres encore. 

1 Al-Bukhârî (6640) et Muslim (2275). 
2 Al-Kahf v.28. 

Z4J 



Péchés et guérison 
La deuxième manière d'empêcher l'attachement du cœur consiste à 

l'occuper en ce qui va l'éloigner de ceci et s'y opposer. Il s'agit soit d'une 
peur angoissante, soit d'un amour obsédant. Si le cœur est vide de peur face 
à ce dont la perte est plus néfaste que la survenue de ce qui est aimé, ou de 
la peur face à ce dont la survenue est plus néfaste que la perte de ce qui est 
aimé, ou de l' amour pour ce qui est plus utile et meilleur pour lui que ce qui 
est aimé, et dont la perte est plus néfaste que la perte de ce qui est aimé, il ne 
trouvera aucune échappatoire à l'amour des représentations. 

L'explication de cela est que l'âme ne laisse une chose aimée que pour ce 
qui est plus aimé encore, ou la crainte d'une chose mauvaise dont la 
survenue lui est plus néfaste que la perte de la chose aimée. L'homme a 
besoin pour cela de deux choses qui, si elles viennent à manquer, ou l'une 
d'entre elles uniquement, il ne tirera pas profit de son âme 

La première est une clairvoyance correcte par laquelle il distingue les 
degrés de ce qui est aimé et détesté, donne priorité à la plus élevée de deux 
choses aimées, et endure le moindre de deux maux afin de se libérer du plus 
grand. C'est la spécificité de la raison, et on ne considère pas comme étant 
doué de raison celui qui agit contrairement à cela, et la condition des 
animaux peut être meilleure que la sienne. 

La deuxième est une forte détermination et une patience par laquelle il 
peut accomplir cet acte ou le délaisser. Souvent l'homme connaît la valeur 
de la différence, mais la faiblesse de son âme, de sa volonté et de sa 
détermination l'empêchent de choisir ce qui est plus utile, ceci en raison de 
son avidité, sa convoitise, la bassesse de son âme, et la faiblesse de sa volonté. 
Celui qui est ainsi ne tire pas profit de son âme, et personne ne tire profit de 
lui. Allah (�) n'a accordé l'imamat qu'aux adeptes de la patience et de la 
certitude, ainsi Il dit - et c' est par Sa parole que se guident ceux qui sont bien 
guidés : 

� / / � / .> . > (-:',".' • �  / _,.. '\ .>o ,-::\ ( •t / .> ,,, - ,; t • > • (i-;;2"' 
'©" ü...f---9.,Y. �9 !_,.,�J _iv.-..,.:, L,..J L>�� -:...:.,.)_)-½7. "--"-t' � 

. 
tJ 

« Nous avons élu parmi eux des dirigeants qui guidaient par Notre ordre 
aussi longtemps qu'ils enduraient et croyaient fermement en Nos versets »1 

C'est celui qui agit ainsi qui tire profit de sa science, et dont les gens tirent 
profit ; et celui qui agit à l'opposé ne tire aucun profit de sa science, personne 
ne tire profit de lui. Il est également des gens qui tirent profit de leur science, 
mais dont les gens ne tirent pas profit. Le premier chemine, avec les gens, 
dans sa lumière ; celle du deuxième a été éteinte et il chemine dans les 

1 As-Sajdah, v.24. 



Péchés et guérison 
ténèbres avec ceux qui le suivent dans ses ténèbres ; et le troisième chemine 
seul dans sa lumière. 

88 - L'amour sincère implique l'Unicité 

Ayant pris connaissance de cette introduction, il est impossible que soient 
réunis dans le cœur l'amour de l'Être aimé suprême et la passion pour les 
belles apparences, mais ce sont deux opposés qui ne peuvent être rassemblés, 
et plus encore il est nécessaire que l'un expulse l'autre. Celui dont la force de 
l'amour est vouée totalement à l'Être aimé suprême - en dehors duquel 
l'amour de toute autre chose n'est que fausseté et châtiment pour qui 
l'éprouve - cela le détournera de l'amour de tout autre que Lui, et s'il aime 
autre chose c'est uniquement pour Lui, ou parce que cela est un moyen de 
parvenir à Son amour, ou que cela le sépare de ce qui s'oppose à Son amour 
ou le diminue. 

L'amour sincère implique donc !'Unicité de l'Être aimé, le fait qu'on ne 
Lui associe rien en Son amour. Si l'être aimé est une créature, elle méprise, 
jalouse et réprouve qu'on associe un autre à l'amour qu'on lui porte, et cela 
ne permet pas d'obtenir sa proximité, et elle considère mensongère cette 
prétention d'amour ; alors qu'elle ne mérite pas qu'on lui voue la force de 
l'amour. Alors que dire de l'Être aimé suprême auquel l'amour convient 
Seul, alors que l' amour pour tout autre n'est que châtiment et nocivité ? C'est 
la raison pour laquelle Allah (�) ne pardonne pas qu'on Lui associe quoi que 
ce soit dans l'amour, et qu'il pardonne en deçà à qui Il veut. 

L'amour des belles apparences fait perdre au serviteur l'amour de ce qui 
lui est plus utile, et plus encore il fait perdre l'amour de ce qui ne comporte 
ni rectitude, ni bienfait ni vie profitable, si ce n'est par Son amour seul. Il doit 
donc choisir un des deux amours, car ils ne peuvent ni se rassembler ni 
disparaître tous deux du cœur. Celui qui se détourne de l' amour d'Allah, de 
Sa mention, et du désir pour Sa rencontre, Allah l'éprouve par l'amour pour 
d'autres, et Il le châtie par cela en cette vie, dans la tombe et dans l'au-delà. 
Il le châtie ainsi par l'amour des idoles, des croix, des éphèbes, du feu, des 
femmes, des biens, des poètes, des amis, ou l'amour de ce qui est moindre 
encore et se situe au sommet de la bassesse et du mépris. L'homme est le 
serviteur de ce qu'il aime, quelle que soit cette chose, comme il a été dit : 

Tu es la victime de tous ceux que tu aimes 
Choisis donc pour passion celui que tu auras élu 

Celui dont le dieu n'est pas son roi et son maître, son dieu sera ses 
passions, comme Allah (�) dit : 



Péchés et guérison 

0 5.l)Ji )ÜÎ �Î� 
« Vois-tu celui qui prend ses passions pour divinité ? Et Allah l'égare 

sciemment, scelle son ouïe et son cœur, et étend un voile sur sa vue. Qui donc 
peut le guider après Allah ? Ne vous rappelez-vous donc pas ? »1 

89 - L'adoration et l'amour 

La servitude se caractérise par l'amour empreint de sujétion, et 
l'humiliation pour l'être aimé. Ainsi, celui qui aime une chose ou se soumet 
à elle, son cœur l'aura adoré. Plus encore, la servitude est le dernier degré de 
l'amour, qu'on nomme également l'amour servile (At-Tatayyum) . 

Le premier degré de l'amour est le lien (Al-cAlâqah) nommé ainsi en 
raison de l' attachement entre le cœur de celui qui aime et celui de l' être aimé. 
Le poète dit : 

Je me suis attaché à Laylâ qui possède des charmes 
Alors que rien de ses seins n'est apparu à mes semblables 

Et un autre dit : 
Ô Umm Al-Walid ! T'es-tu attaché, alors que sur ta tête 
Des cheveux blancs comme la neige ont fait leur apparition ? 

Vient ensuite le penchant (As-�abâbah) nommée ainsi en raison de 
l'épanchement du cœur vers l'être aimé, ainsi le poète dit 

Ceux qui aiment se plaignent du penchant, 
Si seulement je supportais seul ce qu'ils vivent 

Mon cœur obtiendrait toute la jouissance de l'amour 
Ainsi aucun amoureux ne l'aurait éprouvé, ni avant ni après moi 

Vient ensuite l'attachement (Al-Gharâm) qui consiste à ce que l'amour 
perdure dans le cœur sans jamais s'en détacher, et c'est pour cette raison 
qu'on a nommé le créancier Gharîm, car il ne quitte pas son débiteur. Allah 
(�) dit également : 

t:µ 0f�l� 6J 
« Son châtiment est constant »2 

Les contemporains se sont entichés pour l'utilisation de ce terme 
concernant l'amour, alors qu'on le trouve peu dans les poèmes des arabes. 

1 Al-Jâthiyah, v.23. 2 Al-Furqân, v.65. 

Z44 



Péchés et guérison 
Vient ensuite l'amour fou (A[-cJshq) qui désigne l'excès dans l'amour, 

c'est pourquoi on ne peut décrire ainsi le Seigneur et on ne peut l'utiliser à 
Son sujet. 

Vient ensuite le désir (As-Shawq) qui désigne le plus convoité des 
voyages du cœur vers l'être aimé. Le terme a été utilisé concernant le 
Seigneur (�) dans le hadith de cAmmâr Ibn Yâsir qui accomplit une prière 
courte, on l'interrogea à ce sujet, et il dit : « J'y ai prononcé des invocations 
que le Prophète (�) prononçait : Ô Allah ! Par Ta connaissance de ['Invisible et 
Ton pouvoir sur les créatures, laisse-moi en vie tant que Tu sais que la vie est 
meilleure pour moi [que la mort] et fais-moi mourir si Tu sais que la mort est 
meilleure pour moi [que la vie]. Ô Allah ! Permets-moi de te craindre en secret et en 
public, et de ne parler qu'en toute vérité dans les moments de satisfaction et de colère. 
Je Te demande la modération dans la richesse et la pauvreté. Je Te demande des 
bienfaits inépuisables. Je Te demande la réjouissance continue. Permets-moi de me 
satisfaire de Ton décret. Je Te demande une vie paisible après la mort. Accorde-moi 
le plaisir de contempler Ton Visage et le désir ardent de Te rencontrer sans subir 
aucun dommage qui me nuise, ni tentation qui m'égare. Ô Allah ! Embellis-nous 
par la foi et Jais de nous des guides bien guidés. »1 

Et dans un autre récit, il est dit : «  Le désir des pieux de Me rencontrer se 
prolonge, et Mon désir de les rencontrer est plus grand encore. »2 C'est 
également la signification visée par le Prophète (�) dans sa parole : « Celui 
qui aime la rencontre d'Allah, Allah aime sa rencontre. »3 Un homme doué de 
clairvoyance a dit à propos de la Parole d'Allah (�) 

C --;,... :: �  .,,,...,,,,--;_ ,:: ,,,,.  ,:_,11 -.,,, , > ,,. ,,, C/  
'.:?"' � � \  -.>":-' 0� �\ ���J. .:.i�.; 

« Pour celui qui espère la rencontre d'Allah, le tenne fixé par Allah 
arrive.»4 

Lorsqu'Allah connut le désir intense de Ses alliés pour Sa rencontre, et le 
fait que leur cœur ne pouvait être bien guidé sans Sa rencontre, Il leur fixa 
un terme et un rendez-vous pour Sa rencontre, afin que leur âme s'apaise. 

La vie la plus agréable et la plus savoureuse est celle des gens qui aiment, 
désirent et cherchent la proximité d'Allah. Leur vie est en réalité la bonne 
vie, il n'y a pour le cœur de vie plus agréable, savoureuse et douce que celle­
ci. Telle est la bonne vie mentionnée dans Sa Parole 

1 �ah_îh_ An-Nasâ'î (1304). 
2 Al-Hilyah (10/96), Al-Hâfidh Al-<Irâqî dit : « ces propos n'ont aucun fondement. », voir 
Takhrîj Al-Ih_yâ' (3/11). 
3 Al-Bukhârî (2443) et Muslim (2683). 
4 Al-'Ankabût, v.5. 

245 



Péchés et guérison 

« Quiconque, homme ou femme, accomplit une œuvre pieuse tout en étant 
croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. »1 

Le sens visé ici n'est pas la vie partagée entre les croyants et les 
mécréants, les pieux et dépravés, comme bonne nourriture, vêtement, 
boisson et mariage. Il est même possible que les ennemis d'Allah en 
disposent beaucoup plus encore que Ses alliés. Allah (�) a assuré à toute 
personne qui accomplit une œuvre pieuse de lui faire vivre une bonne vie -
et Il est véridique en Sa promesse et n'y manque jamais - et est-il une vie 
meilleure que celle de l'individu dont toutes les préoccupations se réunissent 
pour n'en former qu'une seule qui est l'agrément d'Allah ! Son cœur ne 
bifurque pas, mais il se dirige vers Allah, sa volonté et ses réflexions qui 
étaient dispersées se rassemblent, si bien que la mention de l'Être aimé 
suprême, Son amour, le désir de Sa rencontre et de se rapprocher de Lui le 
dominent. C'est autour de cela que gravitent ses préoccupations, volontés et 
objectifs, et même les pensées de son cœur. S'il garde le silence c'est par 
Allah, s'il parle c'est par Allah, et c' est par Lui qu'il écoute, regarde, saisit, 
marche, bouge, s'arrête, vit, meurt, et qu'il sera ressuscité, ainsi que le 
rapporte le Prophète (�) de son Seigneur (�) : « Mon serviteur ne se rapproche 
pas de Moi par une chose qui M'est plus aimée que ce que Je lui ai imposé. Mon 
serviteur ne cesse de se rapprocher de Moi par les actes surérogatoires jusqu'à ce que 
Je l 'aime. Et lorsque Je l'aime, Je deviens l 'ouïe par laquelle il entend, le regard par 
lequel il voit, la main par laquelle il saisit, le pied par lequel il marche. (C'est par 
Moi qu'il entend, regarde, saisit et marche)2• S'il me demande, Je lui donne, et s'il 
cherche refuge auprès de Moi, Je le lui accorde. Je n'ai pas hésité pour une chose que 
J 'accomplis comme pour le fait de retirer l'âme de Mon serviteur croyant qui déteste 
la mort, et Je déteste lui causer du tort, mais il doit mourir. »3 

Ce noble hadith divin - dont la compréhension du sens et de l' objectif est 
interdite à celui dont la nature est rude et le cœur opaque - délimite les 
causes de Son amour en deux choses : l'accomplissement de ce qu'il a 
imposé, et le rapprochement vis-à-vis de Lui par les actes surérogatoires. 
Allah a mentionné que le fait d'accomplir ce qu'Il a imposé est la chose par 
laquelle on se rapproche de Lui et qu'il aime le plus, puis viennent les actes 
surérogatoires. Celui qui aime ne cesse d'accomplir des actes surérogatoires, 

1 An-Na!J), v.97. 
2 Ce qui apparaît entre parenthèses n'est pas rapporté par Al-Bukhârî. Shaykh Al-Albânî 
dit : « Je n'ai pas vu cet ajout chez Al-Bukhârî, ni même chez un autre compilateur. Al-Hâfidh 
l'a mentionné dans son commentaire du hadith, d'après At-Iûfî, mais sans l'attribuer ensuite 
à personne. », voir As-�ab_îb_ah (4/191) .  
3 Al-Bukhârî (6502). 



Péchés et guérison 
jusqu'à être aimé d'Allah, et lorsqu'il est aimé d'Allah, l'amour d'Allah pour 
lui suscite un nouvel amour pour Allah supérieur au premier amour. Cet 
amour détourne son cœur de la réflexion et de la préoccupation en ce qui est 
autre que son Être aimé, il possède son essence, et il n'y reste plus aucune 
place pour autre que son Être aimé. La mention de son Être aimé, Son amour, 
et Sa perfection possèdent les rênes de son cœur et dominent son âme à la 
manière dont l'être aimé domine celui qui est sincère dans l'amour qu'il lui 
porte, et qui réunit pour lui toute la force de l'amour. 

Nul doute que celui qui aime, lorsqu'il entend, entend par son Être aimé, 
de même qu'il voit, saisit, marche par Lui, ainsi Il est en son cœur, avec lui, 
et son compagnon. La lettre (y)1 signifie ici la compagnie, d'une compagnie 
incomparable qui ne peut être saisie par la seule information et connaissance 
de celle-ci. La question est donc une question d'état et non une pure question 
théorique. Si l'homme peut connaître cela dans l'amour d'une créature pour 
lequel il n'a pas été créé et qui n'est pas le fondement de sa nature, comme 
l'a dit un homme connaissant l'amour : 

Ta silhouette est dans mon regard et ta mention dans ma bouche 
Et ta demeure dans mon cœur, alors comment pourrais-tu disparaître ? 

Et un autre dit : 
Étonnamment je brûle pour eux 

Et j'interroge à leur sujet ceux que je rencontre, alors qu'ils sont avec moi 
Mes yeux les cherchent alors qu'ils sont dans mes pupilles 
Et mon cœur les désire alors qu'ils sont dans ma poitrine 

Et voici les propos d'un autre: 
Si je dis que tu es absent, mon cœur ne me croit pas 
Car tu es en lui, en secret, et ne t'absentes jamais 

Et si je dis que tu n'as pas disparu, l'œil dit que c'est un mensonge 
Je suis donc confus entre la véracité et le mensonge 

Il n'y a donc rien de plus proche de celui qui aime que son être aimé, et 
l'amour peut même le dominer au point qu'il soit plus proche de lui que sa 
propre personne, si bien qu'il s'oublie mais n'oublie pas l'être aimé, comme 
il a été dit: 

Je veux l'oublier à tout prix 
Mais c'est comme si on me représentait Laylâ par tout moyen 

Et un autre dit 
Il veut de son cœur qu'il vous oublie 

Mais sa nature s'y refuse 

1 NdT: dont on pourrait dire qu'elle désigne en français, dans ce contexte, la préposition par : 
il voit par Lui, entend par Lui... 



Péchés et guérison 
Le hadith mentionne spécifiquement l'ouïe, la vue, le pied et la parole, 

car ce sont les outils de la perception et de l'action. L'ouïe et la vue amènent 
au cœur ce qui est recherché et réprouvé, et ils suscitent en lui l'amour et 
l'aversion, et ainsi il utilise la main et le pied. Si l' ouïe et la vue du serviteur 
sont pour Allah, il est préservé dans les outils de la perception, et il est 
préservé dans son amour et son aversion, et ainsi il est préservé en ce qu'il 
saisit et en ce vers quoi il marche. 

Médite le fait qu'Il se soit suffi de la mention de l'ouïe, de la vue, de la 
main, et du pied, et pas de la langue, car si la perception de l'ouïe est parfois 
volontaire et d'autres fois involontaire, de même que la vue, parfois 
involontaire et improviste, de même que le mouvement de la main et du pied 
nécessaires au serviteur, alors que dire du mouvement de la langue qui ne 
survient que par volonté et choix, et dont le serviteur peut se passer, sauf en 
ce qu'on lui a ordonné ? De même, l'influence du cœur sur la langue est plus 
grande que sur tout autre membre, car elle est son traducteur et émissaire. 

Médite sur la manière dont Allah (�) a établi que le serviteur agisse par 
Lui lorsqu'il écoute, voit, saisit et marche, lorsqu'Il dit : « Je deviens l'ouïe par 
laquelle il entend, le regard par lequel il voit, la main par laquelle il saisit, le pied par 
lequel il marche. » pour établir qu'il est avec Son serviteur, et que Son serviteur 
agit par Lui dans ses perceptions par son ouïe et sa vue, et ses mouvements 
par ses mains et ses pieds. 

Médite le fait qu'il ait dit : « C'est par Moi (-;./bî) qu'il entend, regarde, et 
saisit » et non « C'est pour Moi (J/lî) qu'il entend, regarde, et saisit » On 
pourrait penser que la particule (r�) est plus à-propos dans ce contexte, car 
elle indique mieux l'objectif et le fait que ces choses soient pour Allah, ce qui 
est plus spécifique que le fait qu'elles surviennent par Lui. Mais c'est une 
illusion et une erreur, car la particule (Y) ne désigne pas uniquement la 
recherche d'aide, car les mouvements des pieux et dépravés, et leurs 
perceptions n'existent que par l'aide d'Allah. La particule (y) désigne ici 
l'accompagnement, c'est-à-dire qu'il n'entend, ne voit, ne saisit et ne marche 
sans que Je ne sois son compagnon et ne sois avec lui. À l'exemple de Sa 
Parole dans l'autre hadith : «  Je suis avec Mon serviteur, tant qu'il Me mentionne 
et que ses lèvres ne cessent de bouger par Moi. »1 Cette compagnie est la 
compagnie spécifique mentionnée dans la Parole d'Allah (�) 

1 �a!J.î!J. At-Targhîb (1490). 

l-:;_: ,,� JI ,✓--- 1 -:-,, .-:: " • A.Il �� ù� J 



Péchés et guérison 
« Ne t'afflige pas, car Allah est avec nous »1 

ainsi que dans la parole du Prophète (�) : « Que penses-tu de deux dont le 
troisième est Allah. »2 Mais aussi la Parole d'Allah (�) : 

-: . •  · >i1 ::1 �Î � 1 ,. 

� c  uy 
« Allah est avec les bienfaisants »3 

8 �;:.-/ 1 � J.Jt �1 &Ji e ;11�� 
« Allah est avec ceux qui Le craignent et ceux qui sont bienfaisants »4 

� • •  -�-11 /,' 4ll, 1.1 r> .,,. �� � '"'t- -'J;"""� 
« Et soyez patients, car Allah est avec les patients »5 

,,, �.,,.,,, 
J i.;::. ; u / � \ )1( /"/ • V_! <f;:' ut-

« Non, mon Seigneur est avec moi, Il va me guider »6 

Ainsi que la Parole d'Allah (�) à Mûsâ et Hârûn : 

�_;� �1� J� 
« Je suis avec vous, J'entends et Je vois »7 

Cette particule (Y) est donc spécifique au sens de cette compagnie, à 
l'exception de la particule (i�), et la sincérité, la patience, la confiance en 
Allah, et l'établissement aux degrés de la servitude ne surviennent chez le 
serviteur qu'à travers cette particule (Y) et cette compagnie. Si le serviteur 
vit par Allah, les difficultés lui sont facilitées, ses peurs se transforment en 
sécurité. Par Allah, toute difficulté s'amenuise et toute chose lointaine se 
rapproche. Par Allah se dissipent toutes les préoccupations, angoisses et 
afflictions, il n'est donc ni souci ni angoisse ni affliction avec Allah, sauf à 
manquer le sens de cette particule (y) . Le cœur devient ainsi semblable au 
poisson qui, lorsqu'il sort de l'eau bondit et se retourne jusqu'à y retourner. 

Lorsque le serviteur est en harmonie avec son Seigneur en ce qu'il aime, 
survient l'harmonie du Seigneur envers Son serviteur en ses besoins et 
demandes. Ainsi, Il dit : « S'il Me demande, Je lui donne, et s'il cherche refuge 
auprès de Moi, Je le lui accorde » Ce qui signifie : Tout comme il a été en accord 

1 At-Tawbah, v.40. 
2 Al-Bukhârî (3453) et Muslim (2381) 
3 A/-cAnkabût, v.69. 4 An-Nab), v.128. 
s Al-Anfâl, v.46. 
6 As-Shucarâ', v.62. 
7 Ia-Ha, v.46. 



Péchés et guérison 

avec Moi en ce que Je veux, en se conformant à Mes ordres et en se 
rapprochant de Moi à travers ce que J'aime, Je suis en accord avec lui en ses 
désirs et craintes, en ce qu'il Me demande d'accomplir, et en ce contre quoi 
il Me demande protection. Cette harmonie se renforce des deux côtés au 
point de provoquer cette hésitation du Seigneur concernant la mort de son 
serviteur, car il déteste la mort, et le Seigneur déteste ce que déteste Son 
serviteur, tout comme Il déteste lui causer du tort. De ce point de vue, cela 
implique qu'il ne le fasse pas mourir, mais son intérêt est qu'il meurt, car Il 
ne le fait mourir que pour le faire vivre, tout comme Il ne le rend malade que 
pour lui redonner la santé, ne l'appauvrit que pour l'enrichir, ne le prive que 
pour lui accorder, et qu'il ne l'a fait sortir du Paradis, dans les lombes de son 
père, que pour l'y faire revenir. C'est là celui qui aime réellement Allah, et 
non un autre. Plus encore, s'il y avait à la racine de chaque poil du serviteur 
un amour total pour Allah, une part de ce qu'Il mérite concernant son 
serviteur serait: 

Déplace ton cœur où tu veux dans les airs 
L 'amour n'appartient qu'au premier être aimé 

Combien l'enfant connait-il de demeures sur terre 
Mais sa nostalgie ne va qu'à la première 

90 - L'amour servile 

Vient ensuite l'amour servile (At-Tatayyum) qui est le dernier degré de 
l'amour et consiste à ce que l'être aimé asservisse celui qui l'aime. Ainsi, on 
dit de quelqu'un que l'amour l'a asservi (Tayyamahu Al-Hubb), mais 
également « Taym Allah » c'est-à-dire serviteur d'Allah. La réalité de la 
servitude consiste en l'humiliation et la soumission devant l'être adoré ; on 
dit d'un chemin qu'il est asservi (Mucabbad), c'est-à-dire fréquenté, aplani par 
les pas. Ainsi, l'amour et la soumission ont humilié l'homme devant son Être 
adoré, c'est pourquoi la meilleure condition et le meilleur rang de l'homme 
est la servitude, et il n'est pas de rang plus noble que celui-ci. 

Allah (�) a mentionné la plus noble de Ses créatures et la plus aimée de 
Lui, le Messager d'Allah Muhammad (�), par la servitude dans les plus 
nobles des situations que sont l'appel à Allah, le défi à la prophétie, et le 
Voyage nocturne, ainsi Allah (�) dit: 

0 l�,�0j� ��f:��;tÎ�r�Û.�\., 
« Lorsque le serviteur d'Allah se mis debout pour L 'adorer et L 'invoquer, 

ils faillirent s'amasser autour de lui pour l'écouter »1 

1 Al-Jinn, v.19. 



Péchés et guérison 

• ,, > • ,> t,,; / .,,, /,,, ,, .,:,, ,,,, .,,,,, > > 
.. · 1 • : • • ô 1 • G 'G� ,\r. \;J · · � '---"' · '..-..:._� · 1 ,, 
� � _...J_r-i '>' ,, . '-' ..1 ,, ; -� � r-- ù�J 

« Si vous avez un doute sur ce que Nous avons révélé à Notre serviteur, 
essayez de produire une sourate semblable à ceci (le Coran). »1 

,�-,., Cf/ L>J1(.;,"\f1�1 j1 .,.(�i f..�..:.::.H � - i:L.� , " •t �.:31 :- ,-- •> I_J> !.P. / ,, ,, " ,,� ,, :- � - ,,,, . ;, .:.,;__,...,, ,, � 
« Gloire et Pureté à Celui qui fit voyager de nuit Son serviteur, de la 

Mosquée Sacrée à la Mosquée éloignée dont Nous avons béni les alentours.»2 

Et dans le hadith de l'intercession, il est mentionné: « Allez trouver 
Mub,ammad, un serviteur auquel Allah a pardonné ses péchés passés et futurs. »3 Il 
est ainsi parvenu au rang de l'intercession par la perfection de sa servitude, 
et la perfection du pardon qu'Allah lui a accordé. 

Allah (�) a créé les créatures pour L'adorer, seul, sans Lui attribuer 
d'associé, ce qui représente la forme la plus parfaite de l'amour, de la 
soumission et de l'humiliation. C'est là l'essence de l'islam et de la religion 
d'lbrâhîm dont ne se détourne que celui qui avilit son âme 

�I ç �Î :' Î o"· §1 . ,1::, ,, C.]Î . !(.•�t; ;., �-- 1:..�� � . ,, -1 1 , L ,-·1 ;J; . / �--- . n .. � _, , � )� <.! � - � - - _, ,, 0" . �Y.!, , ,,  ir . ':J. .:.r"J 

J;.iÎ >b JJ; :-.f �1 •1 -:. -," .!., � .,,,, ...:,; >. ;-1 ï" , ,; ,,, 0 �C.:;1 / :1 ·J J�:1:.1 1i' �j� _,, r-- ù., � . �J ,, .,,. A.:t.1, '1:, &"-'-' '©I' . ,, ,_'..I,, 1;- _
!..) 

L>� � 5_,1 �·:. C: j .(�J� ��.:.,_;:iL:��.�� �lil� ;.:J' � 0 5_/.f 1 ,,.:.;i_, �i�_;.:, ¼ 
e,,,,  ,,, ,,, ,,,, ,,,,.,,,. ,,, ,,,, .,,,,,, - ,,,, ,,, ,,,, , .> ,,,, .:., > 1 -� .� �.� ,, 1::i_.," l'.•I\ .,-- .l,, 1 _ , -- ·. 1 ,, ,, • ;'·\ .l.L,t;I; �I ,, ,;�l i � 1 ' li  � i.r--' ,,J "t'�-.,.-..µ �µ �y_" • . �_, • .  '.Y 

« Ne se détourne de la religion d'Ibrâhîm, que celui qui a égaré son âme. 
Nous avons choisi Ibrâhîm en ce monde, et il est, dans l'au-delà, parmi les 
gens de bien. Lorsque son Seigneur lui dit : « Soumets-toi », il dit : « Je me 
soumets au Seigneur de l'univers. » Et c'est ce que Ibrâhîm recommanda à 
ses fils, de même que Yacqûb : « Ô mes fils ! Allah a choisi pour vous la 
religion, ne mourrez donc que soumis [ à Allah] ! » Étiez-vous témoins quand 
la mort se présenta à Yacqûb et qu'il dit à ses fils : « Qu'adorerez-vous après 
ma mort ? »  - Ils répondirent : « Nous adorerons ton Dieu et le Dieu de tes 
pères, Ibrâhîm, Ismâcî[ et Isf!âq, un Dieu Unique et nous sommes soumis à 
Lui. » »4 

1 Al-Baqarah, v.23. 
2 Al-Isrâ', v.1. 
3 Al-Bukhârî (4206) et Muslim (193). 
4 Al-Baqarah, v.130-133. 



Péchés et guérison 
C'est pour cette raison que le plus grand péché auprès d'Allah est le 

polythéisme, et Allah ne pardonne pas qu'on Lui associe quoi que ce soit. Le 
fondement de l'association à Allah est l'association à Lui dans l'amour, 
comme Il dit: 

�� � J.:Ll �I� �Ji_,�..11�'rf� Gl::J�Î ':!� � �._; w::'.\JÎ�_, 

« Parmi les gens, il en est qui prennent, en dehors d'Allah, des égaux à 
Lui, en les aimant comme on aime Allah. Et l'amour des croyants pour Allah 
est plus fort [que celui de ces gens pour leurs idoles]. »1 

Allah (�) a donc mentionné qu'il est des gens qui Lui associent et Lui 
donnent un égal qu'ils aiment comme on aime Allah, mais que les croyants 
aiment plus Allah que ces gens n'aiment les égaux qu'ils Lui attribuent. 

On a également dit que le sens du verset était qu'ils aimaient plus Allah 
que ne L'aiment ceux qui Lui attribuent des égaux, car, même s'ils aiment 
Allah, en Lui donnant des égaux dans l'amour, leur amour pour Allah faiblit, 
alors que du fait de l'exclusivité de l'amour qu'ils portent à Allah, l'amour 
des adeptes de !'Unicité d'Allah est plus fort que le leur. Et on ne peut 
comparer le Seigneur de l'univers et Lui donner des égaux qu'en leur 
accordant aussi un amour égal, comme il a été mentionné plus tôt. 

Puisque la volonté d'Allah vis-à-vis de Ses créatures est qu'ils Lui vouent 
exclusivement cet amour, Il a désavoué de la manière la plus forte celui qui 
prend en dehors de Lui un allié ou un intercesseur, mentionnant parfois ces 
deux choses, et d'autres fois une seule d'entre elles, ainsi Il dit 

/. A:,r .,,,  .li,,: ,,,> � .,,,,. 
,,, 

,,,,,,,. -:,, � 
/ -j \  - � . C:. ✓.\JÎ >•,1 �- • --tî î:: ' .,,:: •Î ' •  \:,Î � . -".•,if., ,- ,��,:;.\\ ".. \ .  rj_\\ �\> -::✓ ù� \ � � _r J -J,, • '-t_,_,., <..5" (>_r--" ( � .  / / .J �l.'..' ..,,.- 0-'-"✓ .'J ,,_ 

/ 
' 0 / >Y�:: �1 > .> v(:' :�-!/ >��1 �>� 1;: '. �1 • .,, r �--'.r J,., � • ..,�� r-----:'..> 411 �.) L�.),> � � 

« Votre Seigneur est Allah qui créa les cieux et la terre en six jours, puis 
S'est élevé au-dessus du Trône, administrant toute chose. Il n'y a 
d'intercesseur qu'après qu'Il ait donné Sa permission. Tel est Allah votre 
Seigneur. N'adorez donc que Lui. Ne vous rappelez-vous donc pas ? »2 

� L�.) � � ��_;:il� 2s'j.:.:I 5 1� 3� � <-! 1 � ��.; l; �:Nf.; y}'� ;,j\ � <S�I �Î 

1 Al-Baqarah, v.165. 
2 Yûnus, v.3. 

252 



Péchés et guérison 
« Allah est Celui qui a créé en six jours les cieux et la terre, et tout ce qui 

est entre eux. Ensuite, Il S'est élevé au-dessus du Trône. Vous n'avez, en 
dehors de Lui, ni a llié, ni intercesseur. Ne vous rappelez-vous donc pas ? »1 

0 ,,,,, ,,.-:,,,
._,.-: -: » ,,,, ,t,.., » ,,,,  J. "' > / .,,,

,,,.
"! -- ✓ / , _ _, ,,,,, .> t .,,. > // ,,,.. �,,,, • ,,,.t" 0� � �� ·- ::J.) �-' ��.J.> � _;.J  � >-!::_) <llG� 01 .:i_,;� ��1 ft .J�'-' 

« Et avertis par ce Coran ceux qui craignent de rencontrer leur Seigneur 
qu'ils n'auront alors aucun allié ou intercesseur en dehors de Lui, afin qu'ils 
Le craignent »2 

Et Il dit, en n'en mentionnant qu'une seule 

;01 j00_;i!; �_; t{:,;. 5� .q �lb ))J; �;:{. �Î�j.)�i,�,) 

« Ont-ils adopté, en dehors d'Allah, des intercesseurs ? Dis : Même s'ils 
ne détiennent rien et sont dépourvus de raison !? Dis : L'intercession toute 
entière appartient à Allah. »3 

0 4 ,,, i.. ,, ,,,, > • F�, ,, 

� 
> _, i..,, �,, .::.1� �, ,,, :o·Lw1 .:i .) . 1 �1 t: --r1{ • -; .. i >

,,. c: >�-- - �  'i' >� ,,.,, • T" . -_,, . � -'-' ,,, ,,'.J � '.J .J - . ,...;.&, �  .J � �!)J �  ... r, .... { .. - r.:" 
« Devant eux se trouvent ['Enfer. Ce qu'ils auront acquis ne leur servira 

à rien, ni ce qu'ils auront pris comme alliés en dehors d'Allah, et ils auront 
un immense châtiment »4 

Si le serviteur prend pour seul allié son Seigneur, Il lui accorde des 
intercesseurs, et scelle l'union entre lui et Ses serviteurs croyants, ainsi ils 
deviennent alliés en Allah, à l'opposé de celui qui prend une créature pour 
alliée en dehors d'Allah. Ceci est une chose, et cela en est une autre. De 
même, l'intercession polythéiste caduque est une chose, et l'intercession 
véritable et établie, qui n'est acquise que par le monothéisme, en est une 
autre. C'est une question qui distingue les monothéistes des polythéistes, et 
Allah guide qui Il veut sur la voie droite. 

En somme, on ne peut parvenir à l'essence de la servitude en associant à 
Allah dans l'amour ; au contraire de l'amour pour Allah qui est un corollaire 
et une implication de la servitude. Ainsi la foi n' est parfaite que par l'amour 
du Messager - et plus encore la priorité donnée à son amour sur celui de sa 
personne, ses parents et enfants - car l'aimer fait partie de l'amour d'Allah, 
de même pour tout amour en Allah et pour Allah, ainsi que l' a mentionné le 
Prophète (�) : « Celui qui possède ces trois caractéristiques connaîtra la douceur de 

1 As-Sajdah, v.4. 
2 Al-Ancâm, v.51. 
3 Az-Zumar, v.43-44. 
4 Al-Jâthiyah, v.10. 



Péchés et guérison 
la foi »1 La formulation unanimement reconnue authentique mentionne : « Ne 
connaîtra la douceur de la foi que celui qui possède trois caractéristiques : aimer 
Allah et Son Messager plus que toute chose, n'aimer autrui que pour Allah, détester 
revenir à la mécréance après qu'Allah l'en a sauvé de la même manière qu'on déteste 
être précipité dans le Feu. » 

Il dit également : « Celui qui aime pour Allah, déteste pour Allah, donne pour 
Allah, et prive pour Allah, aura complété la foi. »2 

Et encore : « Deux hommes ne s'aiment pas en Allah sans que le meilleur des 
deux ne soit celui qui aime le plus son compagnon. »3 

Ceci car cet amour fait partie des corollaires et implications de l'amour 
d'Allah, et plus il est fort, plus il en est de même pour son fondement. 

9 1  - Les quatre types d'amour 

Il existe quatre types d'amour qu' il est obligatoire de distinguer, car ceux 
qui se sont égarés l'ont été en raison de l'absence de distinction en la matière: 

Le premier est l'amour d'Allah, qui ne suffit pas à lui seul pour sauver 
du châtiment d'Allah et obtenir Sa récompense, car les polythéistes, les 
adorateurs de la croix, les juifs, et autres aiment Allah. 

Le deuxième est l'amour de ce qu'aime Allah, et c'est cet amour qui fait 
entrer en islam et sortir de la mécréance. L'homme le plus aimé d'Allah est 
celui dont cet amour est le plus fort et le plus intense. 

Le troisième est l'amour pour Allah et en Allah, et c'est un corollaire de 
l'amour pour ce qu' il aime, et on ne peut aimer réellement ce qu' il aime, 
qu'en aimant en Lui et pour Lui. 

Le quatrième est l'amour [d'une chose] avec Allah, et c'est là l'amour 
polythéiste, et toute personne qui aime une chose avec Allah et non pour Lui, 
en raison de Lui, ou en Lui, aura fait de cette chose un égal à Allah, et c'est 
là un amour polythéiste. 

Reste un cinquième type qui ne concerne pas notre sujet et qui est l'amour 
naturel qui correspond au penchant de l'homme pour ce qui concorde avec 
sa nature, comme l'amour de l'assoiffé pour l'eau, de l'affamé pour la 
nourriture, du sommeil, de l'épouse et de l'enfant. Cet amour n'est blâmé 
que s' il distrait de la mention d'Allah et détourne de Son amour, comme 
Allah (�) dit : 

1 Al-Bukhârî (16) et Muslirn (43). 
2 �ab_îh. At-Targhîb (3029). 
3 �ah_îh_ At-Targhîb (3014). 

254 



Péchés et guérison 

;t, _);=à J:-F:U]l --qJ �� �1 r;.;1: �J11;.� 
« Ô vous les croyants ! Ne soyez pas distraits de la mention d'Allah par 

vos biens et vos enfants. »1 

�A� �-:i�¼ 1;__�1î�ji;� 
« Des hommes que le commerce et la vente ne distraient pas de la mention 

d'Allah »2 

92 - L'intimité recèle la perfection de l'amour 

Vient ensuite l'intimité (Al-Khullah) qui recèle la perfection et le 
summum de l'amour, de sorte qu'il ne reste dans le cœur de celui qui aime 
plus aucune place pour autre que son Être aimé. C'est un rang qui n'accepte 
l'association d'aucune façon, et c'est un rang spécifique aux deux amis 
intimes - qu'Allah les couvre d'éloges et les salue : Ibrâhîm et Muhammad, 
ainsi que l'a dit le Prophète (�) : « Allah m'a pris pour ami intime, de la même 
manière qu'Il a pris Ibrâhîm pour ami intime. »3 

Il dit également : « Si je devais prendre un ami intime parmi les habitants de 
la terre, j'aurais pris Abû Bakr, mais votre compagnon est l'ami intime d'Allah. »4 

Ou encore : « Je désavoue toute personne qui prétendrait que je suis son ami 
intime. »5 

Lorsqu'Ibrâhîm (�1) demanda un enfant et qu'on le lui accorda, son 
amour pour lui pénétra son cœur et en prit une part. L'Être aimé fut jaloux 
qu'il puisse y avoir dans le cœur de Son ami intime une place pour un autre, 
ainsi Il lui ordonna de le sacrifier. L'ordre survint en rêve, afin que la 
réalisation du commandement soit d'une plus grande épreuve encore. Le but 
n'était pas de sacrifier l'enfant, mais de le sacrifier dans son cœur, afin que 
le cœur soit exclusivement voué au Seigneur. Lorsque l'ami intime d'Allah 
se pressa de se conformer à l'ordre, et qu'il préféra l'amour d'Allah à l'amour 
de son enfant, l'objectif fut atteint, l'ordre du sacrifice de l'enfant fut levé, et 
on le remplaça par un bélier immense. Ceci car le Seigneur n'ordonne pas 
une chose pour ensuite l' invalider totalement, mais il doit rester une partie 
de cet ordre ou un substitut, de la même manière qu'Il maintint la législation 
de la rançon, de la recommandation d'effectuer une aumône avant de 
converser [avec le Prophète (:i)], des cinq prières après avoir levé les 

1 Al-Munâfiqûn, v.9. 
2 An-Nûr, v.37. 
3 Muslim (532). 
4 Al-Bukhârî (3456) et Muslim (2383). 
s Muslim (3383). 

255 



Péchés et guérison 
cinquante, tout en maintenant leur récompense, et Il dit : «  La Parole ne change 
pas auprès de Moi, elles sont au nombre de cinq dans la pratique, et cinquante dans 
la récompense. »1 

92 - L'amour est général et l'intimité spécifique 

Quant à ce que certaines personnes induites en erreur pensent que 
l'amour est plus parfait que l' intimité, et qu'Ibrâhîm est l'ami intime d'Allah, 
et Muhammad le bien-aimé d'Allah, c'est une ignorance ! Ceci car l'amour 
est général, et l'intimité spécifique. L'intimité est le summum de l'amour, et 
le Prophète (�) a mentionné qu'Allah l'a pris pour ami intime, de la même 
manière qu'Il a pris Ibrâhîm pour ami intime, et il a nié qu'il puisse avoir un 
ami intime en dehors de son Seigneur, bien qu'il ait mentionné son amour 
pour cÂ'ishah et son père, cUmar Ibn Al-Khattâb, et d'autres. Aussi, Allah 
(�) dit : 

,,,,..-::.i�.,-:F ,,. ,,. ., ,, :-�(, ., ., ,,:; •1 -:: ,  � - Y1;.J �� � ol.ll 0,. , , ,, 

« Allah aime ceux qui se repentent, et ceux qui se purifient »2 

/ -4� ·1 > > ,,.-:;; ,I.,, J. \ ...::..s: -4.l) -,,;, . ,, - .J 

« Allah aime ceux qui patientent »3 

« Allah aime ceux qui sont bienfaisants »4 

--: � =.,r, � > ,-::•1 -f 1 �� _: R • � 4'..ll ù� 

« Allah aime ceux qui sont équitables »5 

De même, le jeune qui se repent est le bien-aimé d'Allah, alors que Son 
intimité est spécifique aux deux amis intimes. Cette prétention6 ne naît que 
d'une faible science et compréhension d'Allah et de Son Messager. 

93 - Le délaissement et l'avilissement pour l'Être aimé 

Nous avons vu précédemment que l'homme ne délaisse ce qu'il aime et 
désire que pour ce qu'il aime et désire, mais il délaisse ce qu'il aime le moins 
pour ce qu'il aime le plus ; de la même manière qu'il accomplit ce qu'il 

1 Al-Bukhârî (7517) et Muslim (162). 
2 Al-Baqarah, v.222. 
3 Âl c[mrân, v.146. 
4 Âl c[mrân, v.146. 
s Al-Mâ'idah, v.42. 
6 La prétention que l'amour est plus parfait que l'intimité. 



Péchés et guérison 
déteste pour susciter ce dont l'amour est plus fort que la répugnance pour ce 
qu'il accomplit, ou pour se défaire d'une chose dont le caractère détestable 
est plus grand pour lui que ce qu'il accomplit. 

Il a précédé que la spécificité de la raison est de préférer la plus élevée de 
deux choses aimées, et la plus aisée de deux choses détestées ; et il a précédé 
que cela faisait partie de la perfection de la force de la foi et de l'aversion. 
Cela ne peut être réalisé qu'à travers deux choses : la force de la perception 
et le courage du cœur, car le manquement à cela et l'accomplissement de ce 
qui s'y oppose naît soit d'une faiblesse de perception, ainsi il ne perçoit pas 
les degrés de ce qui est aimé et détesté tels qu'ils sont ; soit d'une faiblesse 
d'âme et d'une impuissance du cœur, si bien qu'il ne s'accorde pas sur la 
priorité donnée à ce qu'il sait être meilleur. Si sa perception est correcte, que 
son âme a la force et son cœur le courage de choisir ce qui est le plus aimé et 
le moins détestable, on lui aura accordé les moyens de parvenir au succès. 

Il est des gens dont le pouvoir de leur désir est plus fort que le pouvoir 
de leur raison et de leur foi, ainsi le fort domine le faible ; et d'autres dont le 
pouvoir de la foi et de la raison est plus fort que le pouvoir de leur désir. 
Nombre de malades se voient ordonner par le médecin de s'abstenir de ce 
qui leur nuit, mais leur âme et leurs passions veulent le consommer, alors ils 
préfèrent leurs passions à leur raison ; et les médecins les nomment : « les 
dénués de bienséance ».  Il en est de même pour la plupart des malades du 
cœur qui préfèrent ce qui augmentent leur mal, en raison de leur désir pour 
cette chose. 

Le fondement du mal réside dans la faiblesse de la perception, la faiblesse 
de l'âme et sa bassesse. À l'opposé, le fondement du bien réside dans la 
perfection de la perception, la force de l'âme, sa noblesse et son courage. 
L'amour et la volonté sont le fondement et la base de tout acte, alors que 
l'aversion et le dégoût sont le fondement et la base de tout délaissement. Ces 
deux forces dans le cœur sont le fondement du bonheur ou du malheur de 
l'homme. L'existence d'un acte volontaire ne peut survenir que par 
l'existence de sa cause dans l'amour et la volonté. Quant au fait de ne pas 
agir, cela peut parfois être dû à l'absence de ce qui implique et cause l'acte, 
et d'autres fois à l'existence d'une aversion et d'un dégoût qui l'empêchent. 
C'est à cela que sont liés les ordres et interdits, et c'est ce qu'on nomme 
l'abstention (Al-Kafj), et c' est également à cela que sont liés la récompense et 
le châtiment. 

Ainsi se dissipe l'ambiguïté au sujet du délaissement, quant à savoir s'il 
vise à « produire » des actes ou à empêcher leur existence La vérité est qu'il 
se compose de deux parties : le délaissement lié à l'absence d'une cause vise 

257 



Péchés et guérison 
à empêcher son existence, et celui qui est lié à une cause empêchant la 
survenue de l'acte vise à « produire » des actes. 

94 - L'acte et le délaissement volontaires 

L'acte et le délaissement volontaires sont choisis par celui [dont le cœur] 
est vivant, en fonction de la survenue d'un bienfait dont il jouira, ou la 
disparition d'un mal qui le guérira, ainsi on dit qu'on a guéri sa poitrine et 
son cœur. Le poète dit: 

Elle est mon remède contre le mal qui me ronge, si seulement je pouvais l'obtenir 
Hélas il n'est pas de remède qui puisse me guérir de l'amour que j'éprouve pour elle 

C'est une chose que choisit l'homme sensé, et même l'animal sauvage, 
mais nombre de gens commettent en cela une erreur grossière, ainsi ils 
cherchent la jouissance en ce qui va leur causer une plus grande souffrance, 
ils font souffrir leur âme en pensant leur apporter jouissance ; et ils soignent 
leur cœur par ce qui va causer le plus grand mal ! C'est la condition de celui 
dont le regard se borne à la vie d'ici-bas, sans prendre en considération les 
conséquences, alors que la spécificité de la raison est de considérer les 
conséquences. L'homme le plus sensé est celui qui préfère sa jouissance et 
son repos dans la vie future et éternelle, aux plaisirs éphémères de la vie 
présente. Le plus sot des hommes est celui qui vend les délices éternels, la 
bonne vie éternelle, et la jouissance suprême qui ne comporte ni 
désappointement ni aucune imperfection, pour une jouissance éphémère, 
mêlée de souffrances et de peurs, à la disparition rapide et à la fin imminente. 

Un savant1 a dit : J'ai réfléchi sur ce vers quoi cheminent les hommes 
doués de raison, et j'ai cons ta té qu'ils cheminaient vers un seul objectif, 
même si leurs voies différaient dans la manière de l'atteindre. J'ai constaté 
que tous essayaient de repousser les soucis et angoisses, l'un par la 
nourriture et la boisson, un autre par le commerce et les biens, un autre 
encore par le mariage, d'aucuns en écoutant des instruments et voix 
mélodieuses, ou encore par la frivolité et le jeu ! Je me suis dit : c'est là 
l'objectif des hommes doués de raison, mais toutes les voies n'y mènent pas, 
et la plupart d'entre elles ne mènent qu'à son contraire, et je n'ai vu parmi 
toutes ces voies qu'une seule menant à cet objectif, celle qui consiste à se 
diriger vers Allah, n'adorer que Lui, et de préférer Son agrément à toute 
chose. Si celui qui emprunte cette voie manque une part de ce bas-monde, il 
obtient la part élevée avec laquelle n'existe nul manque. Si l'homme l'obtient, 
il obtient toute chose, et s'il la manque, il manque toute chose ; et s'il obtient 
sa part de ce bas-monde, c'est de la manière la plus heureuse. Il n'est pour 

1 Il s'agit d'Ibn Hazm dont l'auteur a résumé les propos, voir Al-Akhlâq wa-s-Sayr, p.13-16. 



Péchés et guérison 
l'homme de voie meilleure et plus à même de le faire parvenir à sa 
délectation, à son bonheur et à son succès. Et c'est Allah qui accorde la 
réussite. 

95 - On aime pour deux raisons 

Ce qui est aimé l'est pour deux raisons : pour soi ou pour autre, et ce qui 
est aimé pour autre doit nécessairement parvenir à ce qui est aimé pour soi, 
afin d'empêcher tout enchainement impossible. Tout ce qui est autre que 
l'Être aimé en toute vérité est aimé pour autre, et rien n'est aimé pour soi en 
dehors d'Allah seul. Tout ce qui est aimé en dehors de Lui ne l'est qu'en 
conséquence de l'amour pour le Seigneur (�), comme l'amour pour Ses 
anges, Ses prophètes, et Ses alliés qui est une conséquence et un corollaire de 
l'amour d'Allah. L'amour porté à l'Être aimé implique l'amour de ce qu'il 
aime, et c'est une chose à laquelle il faut porter attention, car cela marque 
une distinction entre l'amour pour autre qui est bénéfique, et l'amour qui 
n'est d'aucune utilité et peut nuire. 

Sache que l'on aime pour soi que Celui dont la perfection est un corolaire 
à Son essence, et dont la déité, la seigneurie et la suffisance sont des 
corolaires à Son essence. Tout ce qui est autre n'est détesté et réprouvé qu'en 
raison de son opposition à ce qu'il aime. Cette aversion et ce dégoût sont 
fonction de la force ou faiblesse de cette opposition, ainsi tout ce qui est plus 
opposé à ce qu'il aime est plus détesté, qu'il s'agisse d'individus, de 
caractéristiques, d'actes, de volontés, ou autre. C'est là une balance équitable 
par laquelle on pèse la concordance et l'opposition au Seigneur, Son alliance 
ou Son désaveu. Si on voit un homme aimer ce que le Seigneur (�) déteste, 
et détester ce qu'il aime, on sait qu'il s'oppose à Lui en fonction de cela ; et 
si on voit un homme aimer ce que le Seigneur aime, et détester ce qu'il 
déteste, et plus une chose est aimée du Seigneur, plus il l'aime et la préfère, 
et plus une chose est détestée du Seigneur plus il la déteste et s'en éloigne, 
on sait qu'il s' allie en Seigneur en fonction de cela. 

Attache-toi à ce fondement vis-à-vis de ta personne et d'autrui, car 
l'alliance désigne la concordance avec l' Allié, le Digne de louange en ce qui 
comporte Son amour et Son courroux, et elle ne réside pas dans la 
multiplication des jeûnes et prières, ni dans une rupture ou une 
gymnastique. 



Péchés et guérison 
Ce qui est aimé pour autre est également de deux types : le premier 

concerne ce dont se délecte à percevoir et obtenir celui qui aime ; et le 
deuxième concerne ce qui le fait souffrir mais qu'il supporte afin que cela le 
fasse parvenir à ce qui est aimé, comme le fait de boire un remède répugnant. 
Allah (�) dit : 
� ïµ J �J �U :;_ ;;._, <.:� !;µ J �_;� }*�� j�H � .�.J 

e 0;.1 ·:. 1 �,., � -� �t � � ;;._, 
« Le combat vous a été prescrit a lors qu'il vous est désagréable. Or, il se 

peut que vous ayez de l' aversion pour une chose alors qu'elle est un bien pour 
vous. Et il se peut que vous aimiez une chose alors qu'elle est un mal pour 
vous. Allah sait et vous ne savez pas »1 

Allah (�) a mentionné que le combat est réprouvé, bien qu'il soit meilleur 
pour eux afin de parvenir à ce qui est de plus aimé et de plus bénéfique. Les 
âmes aiment le repos, la tranquillité et l'aisance, alors que c'est un mal pour 
elles car cela les amène à manquer cette chose aimée. L'homme sensé ne 
considère pas la délectation de ce qui est aimé en cette vie, si bien qu'il le 
choisit, ou la souffrance de ce qui est réprouvé, si bien qu'il s'en écarte, car 
cela peut être un mal pour lui. Plus encore, cela peut provoquer la plus 
grande des souffrances, et lui faire manquer la plus grande des délectations. 
Au contraire, les hommes sensés de ce bas-monde endurent les difficultés 
détestées pour ce qui les suit comme délectation, même si elles sont 
éphémères. 

On peut distinguer quatre choses : 
Ce qui est détestable et mène à ce qui est détestable 
Ce qui est détestable et mène à ce qui est aimé 
Ce qui est aimé et mène à ce qui est aimé 
Ce qui est aimé et mène à ce qui est détestable 

Ce qui est aimé et mène à ce qui est aimé réunit ce qui motive l'acte des 
deux points de vue. Ce qui est détestable et mène à ce qui est détestable 
réunit ce qui motive le délaissement de l'acte des deux points de vue. Reste 
les deux autres catégories que se disputent les deux motivations, et qui sont 
le champ de la tentation et de l'épreuve. L'âme choisit ce qui est le plus 
proche d'elle et qui est ce bas-monde ; la raison et la foi choisissent ce qui est 
plus utile et plus durable ; et le cœur est entre les deux hérauts, penchant 
tantôt vers l'un, tantôt vers l'autre. 

1 Al-Baqarah, v.216. 



Péchés et guérison 
Tel est le lieu de l' épreuve, religieuse et universelle. Le héraut de la raison 

et de la foi appelle à chaque instant : « viens au succès », et « c'est au matin 
que les gens se réjouissent d'avoir voyagé de nuit »1, et au moment de la 
mort, l'homme louera la piété. Lorsque les ténèbres de la nuit de l'amour 
s'intensifient, et que le pouvoir du désir et de la volonté règne, il dit : Ô âme, 
patiente ! 

Il ne s'agit que d'un moment qui passera 
Puis tout cela s'en ira et disparaîtra 

96 - L'amour est le fondement de tout acte 

Si l'amour est le fondement de tout acte, qu'il soit vérité ou fausseté, le 
fondement des actes religieux est l'amour d'Allah et de Son Messager, de la 
même manière que le fondement des propos religieux réside en la croyance 
en Allah et en Son Messager. Toute volonté qui empêche la perfection de 
l'amour d'Allah et de Son Messager et dispute cet amour, ou tout ambiguïté 
qui empêche la perfection de la croyance, s'oppose au fondement de la foi 
ou l'affaiblit. Si elle se renforce jusqu'à contredire le fondement de l'amour 
et de la croyance, elle est une mécréance ou un polythéisme majeur ; et si elle 
ne le contredit pas, elle porte atteinte à sa perfection et suscite une faiblesse 
et une brèche dans la détermination et la recherche. Elle voile celui qui 
chemine, stoppe celui qui cherche, et renverse celui qui désire. Ainsi, 
l'alliance n'est valide qu'avec le désaveu, comme Allah (�) le mentionne de 
l' imam de ceux qui suivent la voie droite et qui L'aiment, qui dit à son 
peuple : 

0 �' �� -�h rJ j� �� 0 0;1:--11 (.L-'S�1:_; � 0 5 .. /� � l; �:51 
« Avez-vous vu ce que vous adorez, vous et vos ancêtres ? Ils sont tous 

mes ennemis, sauf le Seigneur de l'univers »2 

L'ami intime d'Allah n'a pu obtenir cette alliance et intimité qu'en 
réalisant ce désaveu, car il n'y a d'alliance que pour Allah, et il n'y a 
d'alliance pour Allah qu' accompagnée du désaveu de tout ce qui est adoré 
en dehors de Lui. Allah (�) dit : 

�1 y� �s_J� �� ·<". :- �{� Gt ��i)� �l:...:; &Jt�;L-4�:-::.�.;J-�1 �f _ij � _ ,-�� , � 

1 C'est un proverbe que les arabes mentionnent pour désigner l'homme qui endure la 
difficulté afin de parvenir au repos. 
2 As-Shucarâ', v.75-77. 

Z6J 



Péchés et guérison 
« Vous avez eu un bel exemple à suivre en Ibrâhîm et en ceux qui étaient 

avec lui, lorsqu'ils dirent à leur peuple : Nous vous désavouons, vous et ce 
que vous adorez en dehors d'Allah. Nous vous renions, et il y a entre vous et 
nous, inimitié et haine jusqu'à ce que vous croyiez en Allah Seul. »1 

0 0,�:: . . z� �_fa -s;J1 ·h 0 s_/C� � -f� -.;l ,�)__; ¾':i �)lJ� �� 
� 5 > ·--1�tL.w · t;G �.:i"l�1;.:--
'©' �J. ,,-,,  � .,, . ,, .:J 

« Et lorsqu'lbrâhîm dit à son père et à son peuple : « Je désavoue ce que 
vous adorez, à l'exception de Celui qui m'a créé, car c'est Lui qui me 
guidera. » Et il en fit une parole qui devait se perpétuer après lui. Peut-être 
reviendront-ils ? »2 

C'est-à-dire qu'il a fait de cette alliance pour Allah et de ce désaveu de 
tout ce qui est adoré en dehors de Lui une parole qui s'est perpétuée après 
lui, que se transmettaient les prophètes et leurs adeptes, et il s'agit de la 
parole : « il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah » C'est cette parole 
qu'a laissée en héritage l'imam de ceux qui suivent la voie droite à ses 
adeptes, jusqu'au Jour de la Résurrection. 

Elle est la parole sur laquelle ont été établis la terre et les cieux, sur elle 
Allah a créé l'ensemble des créatures, fondé la religion, institué la Qibla, et 
que les épées du djihad ont été dégainées. Elle est le droit exclusif d'Allah 
sur l'ensemble des créatures, elle est la parole qui préserve le sang, les biens, 
et la descendance en cette vie, ainsi que du châtiment de la tombe et de 
l'Enfer. Elle est la parole répandue sans laquelle personne n'entre au Paradis, 
le câble sans lequel ne peut parvenir à Allah celui qui ne s'y attache pas, elle 
est la parole de l'islam, la clé de la Demeure de paix. Par elle, les gens se sont 
divisés entre malheureux et bienheureux, admis et rejeté. Par elle, les 
Demeures de la mécréance et de la foi se sont séparées, et les Demeures des 
délices et du malheur se sont distingués. Elle est le pilier qui supporte [les 
pratiques] obligatoires et surérogatoires, et « celui dont la dernière parole est « il 
n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah » entrera au Paradis. »3 

L'essence et la subtilité de cette parole réside dans la spécification du 
Seigneur - que Ses éloges, la sainteté de Ses Noms, et la bénédiction de Son 
Nom s'étendent, que Sa Majesté soit élevée, et il n'est nulle divinité digne 
d'adoration en dehors de Lui - dans l'amour, la vénération, la glorification, 
la peur, l'espoir, et ce que cela implique comme confiance, retour, désir et 
crainte. On ne doit rien aimer en dehors de Lui, et tout ce qu'on aime en 

1 Al-Mumta!lanah, v.4. 
2 Az-Zukhruf, v.26-28. 
3 �a!lî!l Al-Jâmi< (6479). 

26Z 



Péchés et guérison 

dehors de Lui n'est qu'une conséquence de l'amour qu'on Lui voue, et un 
moyen d'augmenter cet amour pour Lui. On ne craint que Lui, n'espère 
qu'en Lui, ne place sa confiance qu'en Lui, on ne désire que vers Lui, on ne 
fuit que de Lui, on ne jure que par Son Nom, on ne fait de vœu pieux que 
pour Lui, on ne se repent que devant Lui, on n'obéit qu'à Son ordre, on ne 
recherche qu' auprès de Lui, on ne cherche d'aide face aux difficultés 
qu'auprès de Lui, on ne cherche refuge qu'au près de Lui, on ne se prosterne 
que pour Lui, on ne sacrifie qu'en Son Nom, et tout cela se résume en une 
phrase qui est : on n'adore que Lui, par toutes les formes d'adoration. Telle 
est la réalité de l'attestation qu'il n'y a de divinité digne d'adoration 
qu'Allah. 

C'est la raison pour laquelle Allah a interdit l'Enfer à celui qui atteste en 
toute vérité qu'il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah, et il est 
impossible qu'entre en Enfer celui qui applique et respecte la réalité de cette 
attestation, comme Allah (�) dit : 

�0 > -� • . ;'I��� ; ;.],, � �� rr, .:.r ·, 'J 

« Ceux qui appliquent ce dont ils attestent »1 

Ainsi, ils respectent leur attestation, en apparence et dans leur for 
intérieur, en leur cœur et leur apparence. Il est des gens dont l'attestation est 
morte, et d'autres pour qui elle est en sommeil et qui, lorsqu'on la réveille 
reprend ses esprits. Chez d'autres, elle est allongée, et pour d'autres, elle est 
plus proche du redressement. Elle est dans le cœur au rang de l'âme dans le 
corps, ainsi on trouve une âme morte, une âme malade proche de la mort, 
une âme plus proche de la vie, et une âme en bonne santé qui réalise ce qui 
comporte l'intérêt du corps. Le Prophète (�) a dit : « Je connais une parole qui 
- si elle est prononcée par le serviteur au moment de sa mort - dégagera un parfum 
suave que son âme saura reconnaître. »2 

La vie de l'âme est liée à la vie de cette parole en elle, tout comme la vie 
du corps est liée à la présence de l'âme en lui. Si celui qui meurt sur cette 
parole est au Paradis où il déambule dans l'aisance, celui qui vit sur la 
réalisation et le respect de cette parole, son âme déambule dans le sanctuaire 
du Paradis, dans la meilleure des vies. Allah (�) dit : 

0-i,Llî:.,:, 01 5f 0 i;l1 J �1 �� �!t� r� j' Z:. tG 
« Quant à celui qui redoutait de comparaître devant son Seigneur et 

préservait son âme des passions, le Paradis sera sa destination finale. »3 

1 Al-Macârij, v.33. 
2 �al]_îl]_ Al-Jâmic (2492). 
3 An-Nâzicât, v.40-41. 



Péchés et guérison 
Ainsi le Paradis sera sa destination finale au Jour de la Rencontre. Quant 

au paradis de la connaissance, de la proximité vis-à-vis d'Allah, du désir de 
Sa rencontre, de la joie qu'il procure, de Son agrément, tel est le sanctuaire 
de l' âme en cette vie. Celui dont ce paradis est le sanctuaire ici-bas, le Paradis 
éternel sera sa destination finale au Jour de la Résurrection. Quant à celui qui 
est privé de ce paradis, il est plus privé encore de cet autre Paradis. Les pieux 
vivent dans les délices, même si l' existence leur est difficile et qu'ils sont dans 
la gêne en ce bas-monde ; alors que les dépravés sont dans la géhenne, même 
si ce bas-monde s'offre à eux. Allah (�) dit : 
. / 71 _,. ,,., •> �-- - .,,_

,,

,, r✓ 1, -:: ,
n 

� }� ;> ,,_,. ,, ;: � -'i / � .  - � / / �/ � ,. �..r. ->+-'�--' . ::. •r.>- · - ::. �r __,...,..., -:s--' _, F � _ W.r 
0 0_;t�i_;1.0� 

« Quiconque, homme ou femme, accomplit une bonne œuvre tout en étant 
croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompenserons en 
fonction des meilleures de leurs œuvres »1 

La bonne vie est le paradis de ce bas-monde. Allah (�) dit : 
c,, \� .. ,;, >,, ,. / s:::� -:J :. . 1 � > . // ::i · .. -;u >,,, ,.  / . .... :

,,, 
>.,. • .,, .,,�, > . ,< -� ::. , o.J...I..'.:.,.> • • , _ _  u �..r- .r.J _ v'°.J...l:.,., �"½-:4-:! u A.Il .?-!-� 

« Celui qu'Allah veut guider, Il lui ouvre la poitrine à l'islam. Et celui 
qu'Il veut égarer, Il rend sa poitrine étroite et pleine de gêne »2 

Quel bienfait est plus grand que l' épanouissement de la poitrine ? Et quel 
châtiment est plus amer que l'oppression de la poitrine ? Allah (�) dit : 
� / > -:: .... •> / / , ,,. ,..  ,,,, / _-::.,, � ,,,,.,.,., ,,. .,,, • .,,.. ·> _:;... ,,,,.,,, $.. •/ / -, ,,  -✓ -: /4 ,.-? 
� -....:..;� \_;,�J \_,:.,.\oc ��\ � �jjJ: ("'"" :l.J � __-,_y> 'J �\ ;Q} -.....::....,l ;J \ 

0 '" ,,,, > �1 !/.i1 :� �s "..11 � .:►...G -1 • �1r -,� c::ur • -- -::: 1r j IS1ir ,�, _.,,, � � ,,,.. .,,,. .,,, ,,,, ,,,.. .. ,,,.. . .,,,.....,-,,,.. ""---:::7..../ .. )� ,,,, � � 

« Les alliés d'Allah, n'ont nulle crainte à avoir, et ils ne seront point 
affiigés. Ceux qui croient et qui craignent [Allah]. Il y a pour eux une bonne 
nouvelle dans la vie d'ici-bas tout comme dans l'au-delà. Point de 
changement aux paroles d'Allah. Voilà l'immense succès ! »3 

Le croyant sincère envers Allah compte parmi ceux qui vivent la 
meilleure des existences, ceux dont l'esprit jouit du plus de bienfaits, dont la 
poitrine est la plus épanouie, et dont le cœur est le plus heureux. C'est là un 
paradis en cette vie, avant le Paradis de l'au-delà. Le Prophète (:i) a dit : 
« Lorsque vous passez devant des jardins du Paradis, délectez-vous en. - Que sont 
les jardins du Paradis ? - Les assemblées de mention d'Allah. »4 Il dit également : 

1 An-Na/JJ, v.97. 
2 Al-An<âm, v.125. 
3 Yûnus, v.62-64. 
4 As-�a!§IJ.ah (2562). 



Péchés et guérison 
« L'espace entre ma maison et ma chaire est un des jardins du Paradis. »1 Il dit 
encore, lorsqu'on l'interrogea sur le fait qu'il jeûne plusieurs jours 
consécutifs sans rompre : « Je ne suis pas semblable à vous, je demeure auprès de 
mon Seigneur qui me nourrit et m'abreuve. »2 Il mentionna donc que la 
nourriture qu'il trouvait auprès de son Seigneur tenait lieu de nourriture et 
boisson tangibles, et que ce qu'il obtenait lui était spécifique, sans que 
personne ne le partage avec lui. S'il s'abstient de nourriture et de boisson, il 
trouve une compensation qui remplace et l'en dispense. Ainsi il a été dit 

Elle possède des souvenirs de toi qui la détournent 
De la boisson, et la distraient de la subsistance 

Ton visage lui procure une lumière par laquelle elle s' éclaire 
Et tes paroles la poursuivent 

Si elle se plaint de la fatigue du voyage, je lui promets 
La joie de la rencontre, ainsi elle vit sur cette promesse 

Plus l'existence d'une chose est utile et nécessaire au serviteur, plus la 
souffrance de sa perte est intense, et plus son absence est utile, plus la 
souffrance causée par sa présence est intense. Rien n'est plus utile à l'homme 
que de se tourner vers Allah, de s'adonner à Sa mention, de se délecter de 
Son amour, et de choisir Son agrément. Plus encore, il n'a de vie, de 
délectation, de joie et de bonheur qu'en cela. Son absence est la chose la plus 
douloureuse et le châtiment le plus dur qui soit, et l'âme n'échappe au 
spectacle de ce châtiment et cette souffrance qu'en s'affairant et en se 
plongeant en d'autres choses. Elle se détourne du spectacle de ce qu'elle vit 
comme souffrance de la perte en se séparant de ce qui lui est de plus aimé et 
de plus utile. C'est là l'état de l'homme ivre qui se plonge dans l'ivresse qui 
a détruit sa maison, ses biens, sa famille, et ses enfants. En se plongeant dans 
l'ivresse, il ne ressent plus la douleur de ce manque et de ce malheur, jusqu'à 
ce qu'il se réveille, que son ivresse se dissipe et qu'il s'éveille du somme 
causé par l'alcool, et à cet instant il sait plus que quiconque quel est son état. 

C'est le même état lorsque le voile est levé, que l'on voit l'au-delà, qu'on 
s'apprête à quitter ce bas-monde, et revenir à Allah. La souffrance, le 
malheur et le châtiment sont ici bien plus grands, car celui qui est éprouvé 
en cette vie peut espérer une compensation à son malheur, et il sait qu'il est 
éprouvé par une chose éphémère qui ne durera pas. Mais que dire de celui 
dont le malheur ne connaîtra aucune compensation et aucun substitut, et qui 
n'a aucun rapport avec tout ce bas-monde ? Si Allah décrètait sa mort suite 
à ce malheur et cette souffrance, l'homme y serait disposé, et la mort serait 
son plus grand souhait et son plus grand regret. Ceci si la souffrance 

1 Al-Bukhârî (1137) et Muslim (1390). 
2 Al-Bukhârî (1863) et Muslim (1105). 



Péchés et guérison 
concernait uniquement la perte, alors que dire lorsqu'on sait qu'il est dans 
l'au-delà un châtiment pour l'âme et le corps, par d'autres choses qu'on ne 
peut mesurer. 

Que s'étende la bénédiction de Celui qui a chargé cette créature faible de 
ces deux souffrances immenses, que même les montagnes fermement 
ancrées ne peuvent supporter. 

Présente maintenant à ton âme ce que tu aimes le plus en ce bas-monde, 
ce sans quoi tu ne pourrais vivre, et figure-toi qu'on te l'ait pris, et qu'on 
s'interpose entre toi et cette chose, au moment où tu en as le plus besoin. En 
quel état serais-tu ? Il en est ainsi, alors que de Lui vient toute compensation, 
alors que dire de Celui pour lequel on ne trouve aucune compensation ? 
Comme il a été dit 

À toute chose perdue, tu trouveras une compensation 
Mais, si tu perds Allah, il n'y a pour Lui aucune compensation 

Et dans le récit rapporté d'Allah, il est dit : «  Ô fils d'Adam ! Je t'ai créé 
pour M'adorer, alors ne joue pas ; et Je me suis chargé de ta subsistance, alors 
ne te fatigue pas. Ô fils d'Adam ! Obéis-Moi et tu Me trouveras, et si tu Me 
trouves, tu trouveras toute chose, et si tu Me perds, tu perdras toute chose, 
alors que tu M'aimes plus que toute chose. »1 

97 - L'amour est de plusieurs formes 

L'amour étant un terme rassemblant plusieurs formes différentes dans la 
valeur et la nature, le plus élevé de ce qu'on en mentionne concerne Allah 
(�), les formes qui Lui sont spécifiques et Lui conviennent, de même ce qui 
n'appartient qu'à Lui seul, comme l'adoration, la contrition et d'autres 
formes semblables. L'adoration n'appartient qu'à Allah seul, de même que 
la contrition. 

L'amour peut être mentionné par son nom général, comme dans la Parole 
d'Allah (�) : 

JI:- � > .,,, ,>-! > ·: .,� \ .. t < ..... ,: 
,.i.,�_, � :1ylJ,, 4ll � - ....,_,..., 

« Allah suscitera un peuple qu'Il aime et qui L 'aime »2 

��� 1:D �1� �J\J �..1Î �'fi-� 1�1:J ;1Î 'J� � �� 0-- w;a1�_; 

1 Il s'agit d'un récit des Gens du Livre, ainsi que l'a mentionné Shaykh Al-Islâm Ibn 
Taymiyyah dans Al-Fatâwâ (8/52). 
2 Sourate Al-Mâ'idah, v.54. 

266 



Péchés et guérison 

« Parmi les gens, il en est qui prennent, en dehors d'Allah, des égaux à 
Lui, en les aimant comme on aime Allah. Et l'amour des croyants pour Allah 
est plus fort [que celui de ces gens pour leurs idoles]. »1 

La plus grande des formes d'amour blâmables consiste à aimer avec 
Allah et mettre au même rang l'amour d'Allah et l'amour porté à ce qu'on a 
érigé en égal à Allah. Et la plus grande forme d'amour louable est l'amour 
d'Allah seul, et l'amour de ce qu'Il aime. Cet amour est le fondement et la 
base du succès sans lequel personne ne peut échapper au châtiment. L'amour 
blâmable polythéiste est le fondement et la base du malheur, et seuls ses 
adeptes sont éternellement châtiés. Les adeptes de l'amour qui aiment Allah, 
et L'adorent seul et sans Lui donner d'associé n'entreront pas en Enfer, et 
celui d'entre eux qui y entrera en raison de ses péchés n'y restera pas. 

Le Coran gravite autour du commandement de cet amour et de ses 
corolaires, l'interdiction de l'autre amour et ses implications, les exemples et 
critères des deux formes, la mention de récits concernant ces deux formes, le 
détail des œuvres de ces deux formes, leurs alliés et l'être adoré des deux, la 
mention de ce qu'Allah fait des deux formes, et de la condition [ des adeptes] 
de ces deux formes dans les trois demeures que sont ce bas-monde, celui de 
la tombe, et la demeure éternelle. Le Coran mentionne donc ces deux formes. 

Le fondement du prêche de l'ensemble des prophètes - que le salut soit 
sur eux du premier au dernier - est uniquement l'adoration d'Allah seul sans 
Lui accorder d'associé, qui implique la perfection de Son amour, de la 
soumission et de l'humiliation devant Lui, de la vénération et de la 
glorification, et de ce que cela implique comme obéissance et piété. Anas 
rapporte que le Prophète (�) a dit : « Par Celui qui détient mon âme dans Sa 
Main ! Aucun de vous ne croira tant qu'il ne m'aimera pas plus que son enfant, son 
parent et l'ensemble des gens. »2 

cUmar Ibn Al-Khattâb (�) a dit : « Ô Messager d'Allah ! Par Allah, je 
t'aime plus que toute chose, à l'exception de ma personne. - Non, ô cUmar, 
[tu ne croiras réellement] que lorsque tu m'aimeras plus que ta propre personne. -
Par Celui qui t'a envoyé avec la vérité ! Je t'aime plus que ma propre 
personne. - Maintenant, ô cUmar [tu crois réellement]. »3 

Si tel est le cas concernant l'amour de Son serviteur et messager (�), et 
l'obligation de donner priorité à cet amour sur l'amour de sa personne, son 
enfant, son parent, et l'ensemble des gens, alors que dire de l'amour de Celui 

1 Al-Baqarah, v.165. 
2 Al-Bukhârî (14) et Muslim (44). 
3 Al-Bukhârî (6257). 



Péchés et guérison 
qui l'a suscité, et de l'obligation de donner priorité à cet amour sur l'amour 
de toute autre chose ? 

L'amour du Seigneur (�) est spécifique dans sa valeur et nature, en 
dehors de l'amour de toute autre chose, on ne doit le vouer qu'à Lui. Cela 
implique que le serviteur L'aime plus que son enfant et son parent, mais 
aussi son ouïe, sa vue, et son âme qui réside entre ses deux flancs. Il doit 
aimer son Dieu véritable et son Être adoré plus que tout ceci. Une chose peut 
être aimée d'un point de vue et pas d'un autre, être aimée pour autre qu'elle­
même, mais rien n'est adoré pour soi, de tout point de vue, en dehors d'Allah 
seul, et la divinité ne convient qu'à Lui : 

tcJ � -11 h1�r:t; 0f j 
� ..... ,,,, ... ,,,, 

« S'il y avait dans le ciel et la terre des divinités autres qu'Allah, tous 
deux seraient plongés dans le chaos ! »1 

Et la déification consiste en l'amour, l'obéissance et la soumission. 

98 - L'amour est fondement de tout mouvement 

Tout mouvement dans le monde supérieur et inférieur est fondé sur 
l'amour qui en est la cause originelle et finale. Ceci car les mouvements sont 
de trois formes : volontaires et choisis, naturels, et contraints. 

Le mouvement volontaire est fondé sur l' immobilité, le corps ne bouge 
que lorsqu' il quitte sa position naturelle, ainsi il bouge pour y revenir. Il ne 
quitte sa position naturelle qu'en raison d'un mouvement contraint qui l'a 
fait bouger. Le corps connaît un mouvement contraint produit par celui qui 
le meut et le contraint, mais également un mouvement naturel en soi qui tend 
à le faire revenir à sa position naturelle. Ces deux mouvements suivent celui 
qui le contraint et le meut, et tel est le fondement de ces deux mouvements. 

Le mouvement volontaire et choisi est le fondement des deux derniers 
mouvements, et il suit la volonté et l'amour, ainsi les trois mouvements 
suivent la volonté et l'amour. 

La preuve de la limitation des mouvements à ces trois ci est que si celui 
qui bouge perçoit le mouvement, c'est un choix, et s' il ne le perçoit pas, le 
mouvement est soit conforme à sa nature, soit il ne l'est pas. Dans le premier 
cas il est naturel, et dans le deuxième cas il est contraint. 

1 Al-Anbiyâ', v.22. 



Péchés et guérison 

Si cela est établi, tout ce qu'on trouve dans les cieux et sur la terre et ce 
qu'ils contiennent comme mouvements des astres, du soleil, de la lune, des 
étoiles, du vent, des nuages, de la pluie, des plantes, et des fœtus dans le 
ventre de leur mère ne survient que par l'entremise des anges qui 
administrent et répartissent l'ordre, ainsi que l' indiquent les Textes du Coran 
et de la Sunna en de nombreux endroits. La foi en ceci fait partie de la 
complétude de la foi en les anges, car Allah a confié à des anges les matrices, 
et à d'autres la pluie, la végétation, les vents, les astres, le soleil, la lune, et 
les étoiles. Il a aussi confié à quatre anges chaque homme, deux qui inscrivent 
à sa droite et sa gauche, et deux qui le protègent devant et derrière. De même 
qu'il a confié à des anges le fait de prendre l'âme et de l'amener à sa demeure 
au Paradis ou en Enfer ; à d'autres anges de l' interroger et de l' éprouver dans 
sa tombe, et de l'y châtier ou l'y délecter ; à d'autres encore de l'emmener au 
lieu du Rassemblement lorsqu'il se lèvera de sa tombe ; et à d'autres anges 
encore de le châtier en Enfer ou de le délecter au Paradis. Il a également 
confié à des anges les montages, les nuages qu'ils conduisent là où on le leur 
a ordonné, la pluie qu'ils font tomber sur l'ordre d'Allah, d'une mesure 
donnée comme Allah l'a voulu. Il a également confié à des anges de semer 
au Paradis, d'y préparer des bienfaits, des couches, des constructions, et de 
le surveiller ; et à d'autres anges de même pour l'Enfer. 

La plus grande armée d'Allah est celle des anges, et le terme Malak (ange) 
informe du fait qu'il est un émissaire réalisant l'ordre d'un tiers, ainsi ils ne 
possèdent rien de l'ordre qui n'appartient qu'à Allah. Ils ne font 
qu'administrer l'ordre, et le répartir selon le commandement et la volonté 
d'Allah (�) qui dit à leur sujet : 

0 
[ / ,,,. !,,t:  / / >/ 

1l \� ) Si;__; 0�t_; �) 0-�� (:L�-�� l:�,�� .� ��;\ 'llJ.%�� 
« Nous ne descendons que sur ordre de ton Seigneur. Nous ne savons rien 

de ce qui sera, de ce qui a été et de ce qui est, et ton Seigneur n'oublie rien »1 

� ,,,, ,.,,,,.,,, >-.,,,,.,,. / >-:. � ,,, ,,,, .. ,,,, i ,.,,, r -:::: ._:. ,,,,,,  ,,.,},,,, .,., ,,,,  ,.> ,,,. ,.., .,,,, ,,,,,., J • ..., -::  _, � 'g &'__I� �� � .uil .j.)t;_ c)I � � �l l!;.:.. � � '1 .;,µ1 � � � .,olJ 

« Et que d'anges dans les cieux dont l'intercession ne sert à rien, sinon 
qu'après qu'Allah le pennette, en faveur de qui Il veut et qu'Il agrée »2 

Allah (�) a juré par certains groupes d'anges qui réalisent Son Ordre 
dans la création, ainsi Il dit : 

1 Maryam, v.64. 
2 An-Najm, v.26. 

0�- / -: ,/ 0 ,.,,. / / ''0 ,! ,,. -:-- • 
1 :, �IJ f \'

.,.,_
· ü'., •. /11, 1 li;, �t , , "/ ../ .:) / ../ ;'..l' / !-' 



Péchés et guérison 
« Par ceux qui sont rangés en rangs. Par ceux qui poussent les nuages avec 

force. Par ceux qui récitent, en rappel »1 

0i�.;,%I.i�0�M•: \_--: 1�0 ���0LkS ,: ,i:,:itO�?jJf; 
« Par les anges qui arrachent les âmes violemment ! Par ceux qui les 

recueillent avec douceur ! Par ceux qui voguent librement, puis se 
précipitent, et accomplissent leurs missions ! »2 

Nous avons mentionné la signification et la raison de ces serments dans 
le livre « Les serments du Coran »3 

Sachant cela, l'ensemble des amours, mouvements, volontés et actes sont 
une adoration qu'ils vouent au Seigneur de la terre et des cieux. L'ensemble 
des mouvements naturels et contraints se conforment à cela, et sans l'amour 
les astres ne graviteraient pas, les étoiles lumineuses ne bougeraient pas, les 
vents soumis à Son ordre ne souffleraient pas, les nuages porteurs de pluie 
ne vogueraient pas, les fœtus ne bougeraient pas dans le ventre de leur mère, 
les différentes variétés de plantes ne fendraient pas la graine, les vagues des 
mers immenses ne s'entrechoqueraient pas, les anges chargés de 
l'administration et de la répartition de l'ordre ne bougeraient pas, les terres 
et les cieux ne célèbreraient pas la louange de leur Créateur, de même que 
tout ce qu'ils contiennent comme créatures, alors gloire à Celui: 

.!i. .,, / � 

0\;,�1 � 0J6��\--j .<''1; ,o� � ':J1. �:j :� 01 :  ��� -�: J:��1: Ë:lÎ�/:'.-:.I\ J� '-r" --;,, � ,,,,,,., ;, u  .. ...  �t...7 v,;. Y VJ-�VJ .J _; . � V 

0�_#t:_Ç 
« que glorifient les sept cieux et la terre, et ceux qui s'y trouvent. Et il 

n'existe rien qui ne Le glorifie ou ne Le loue pas. Mais vous ne comprenez pas 
le langage avec lequel ils Le glorifient. Certes c'est Lui le Clément et le 
Pardonneur. »4 

99 - Tout être vivant dispose d'une volonté et d'un amour 

Sachant cela, tout être vivant dispose d'une volonté, d'un amour, et d'un 
acte en fonction de ce qu'il est, et le mouvement de tout être est fondé sur 
l'amour et la volonté. Les choses existantes n'ont lieu d'être que si leurs 
mouvements et leur amour va à leur seul Créateur et Initiateur, de la même 
manière qu'elles n'ont d'existence qu'en raison de Sa seule création. C'est 
pourquoi Allah (�) dit : 

1 As-�âffât, v.1-3. 
2 An-Nâzicât, v.1-5. 
3 Publié sous le titre At-Tibyân Fî Aqsâm Al-Qur'ân. 4 Al-Isrâ', v.44. 

276 



Péchés et guérison 

t�::i����� T�!-� 0�j 
« S'il y avait dans le ciel et la terre des divinités autres qu'Allah, tous 

deux seraient plongés dans le chaos ! »1 

Il n'a pas dit : « Ils n'existeraient pas et seraient néants », Il n'a pas dit non 
plus « Ils seraient anéantis » car Il est capable de les maintenir même dans le 
chaos, mais ils ne peuvent suivre la voie de l'ordre et de la droiture que si 
Allah seul est leur Être adoré, ainsi que de tout ce qui est dans les mers et sur 
terre. S'il existait dans l'univers deux divinités, son organisation serait 
corrompue au plus haut point, car chaque divinité voudrait dominer et 
s'élever au-dessus de l'autre, et s' accaparer seule la déité, car le partage est 
une imperfection qui s'oppose à la perfection de la déité, et la divinité 
n'accepte pas d'être une divinité imparfaite. Si l'une domine l'autre, elle est 
la seule divinité, et celle qui est dominée ne l'est pas ; et si aucune ne domine 
l'autre, cela implique l'impuissance et l'imperfection des deux, et le fait 
qu'elle ne soit pas de réelle divinité. Il est nécessaire qu'il existe au-dessus 
d'elles un Dieu qui les domine et les gouverne, sinon chacune s'en irait avec 
ce qu'elle a créé, et chacune chercherait à dominer l'autre. Cela signerait le 
chaos des cieux, de la terre, et de ce qu'ils contiennent, tout comme cela est 
connu pour un pays lorsque deux rois semblables s'y trouvent, ou d'une 
épouse si elle a deux conjoints, ou de la chamelle en chaleur lorsqu'elle a 
deux mâles. 

Le fondement de la corruption du monde réside dans la divergence des 
rois et califes, et c'est pourquoi les ennemis de l'islam n'ont jamais tenté de 
l'attaquer, si ce n'est lors des périodes de multiplication des rois des 
musulmans et de leurs divergences, chacun s'isolant dans un pays, et 
cherchant à dominer l'autre. Le bon ordre et la droiture des cieux et de la 
terre, et l'organisation des créatures de la manière la plus parfaite compte 
parmi les plus grandes preuves qu'il n'y a de divinité digne d'adoration 
qu'Allah, seul et sans associé, la royauté et la louange Lui appartiennent, Il 
donne la vie et la mort, et Il est capable de toute chose. Toute chose adorée, 
depuis la base de Son Trône jusqu'au sol de Sa terre est adorée en toute 
fausseté, à l'exception de Son Visage le très haut. Allah (�) dit: 

� ,,,,,., ,,..,,,, > > .,,.,. ,,,,,,,,,,,,,, /// / ,,,, �� .,....,.,...� \/ [. ,,,, - ,>// / / // .,,,.,,. .,.�,,, ,,... .,,,.. .-:, ,,  .,,, 0",'��'.)WJ���; .y �.:ù �1 ��� ,4-.AA,__;_)\bl.:.J iJ_, � <1.UU-�I \... 

« Allah ne S'est point attribué d'enfant et il n'existe aucune divinité avec 
Lui. Si c'était le cas, chaque divinité s'en irait avec sa propre création et 

1 Al-Anbiyâ', v.22. 

Z7J 



Péchés et guérison 
certaines seraient supérieures à d'autres. Gloire et Pureté à Allah ! Il est bien 
supérieur à tout ce qu'ils décrivent. Celui qui connaît l'invisible et le visible ! 
Il est bien au-dessus de ce qu'ils associent ! »1 

; ;;i���,,:i� -:J��; 4 0i'j es�� ��'11 � �,: 1;-r11) 
06)����� ���-:les;.�� .f)' 

« Ont-ils pris des divinités qui peuvent ressusciter les morts de la terre ? 
S'il y avait dans le ciel et la terre des divinités autres qu'Allah, tous deux 
seraient plongés dans le chaos ! Gloire et Pureté à Allah, le Seigneur du 
Trône, Il est au-dessus de ce qu'ils Lui attribuent ! Il n'est pas interrogé sur 
ce qu'Il fait, mais ce sont eux qui seront interrogés [sur leurs actes]. »2 

0 � .;;i1 �� Jl �� Gt0J_; Œ' 4i: .� �i') j 
« Dis : S'il y avait des divinités avec Lui, comme ils le prétendent, elles 

auraient cherché un moyen de se rapprocher davantage du Détenteur du 
Trône. »3 

On a dit que la signification du verset était qu'elles auraient cherché à 
parvenir à Lui par la domination et la force, comme le font les rois entre eux, 
ainsi que l'indique Sa Parole dans cet autre verset : « certaines seraient 
supérieures à d'autres »4 Notre enseignant [Ibn Taymiyyah] a dit : « Ce qui 
est authentique est que la signification [du verset] est qu'elles chercheraient 
un moyen de se rapprocher de Lui et de Lui obéir, alors comment pouvez­
vous les adorer en dehors de Lui? Et si elles étaient des divinités, comme 
vous le prétendez, comment Lui seraient-elles soumises? Cela est indiqué 
de plusieurs points de vue : 

Le premier est la Parole d'Allah (�) : 

;�,� GJ�� .�-:: �s_;;;J .:;) � ½)1 �,; .Jl 8A G_;� &Ji �_;1 
« Ceux qu'ils invoquent cherchent eux-mêmes le moyen de se rapprocher 

au mieux de leur Seigneur. Ils espèrent Sa miséricorde et craignent Son 
châtiment. »s 

Ce qui signifie : ceux que vous adorez en dehors de Moi sont Mes 
serviteurs comme vous, ils espèrent Ma miséricorde et craignent Mon 
châtiment, alors comment pouvez-vous les adorer en dehors de Moi ? 

1 Al-Mu 'minûn, v.91-92. 
2 Al-Anbiyâ', v .21-23. 
3 Al-Isrâ', v.42. 
4 Al-Mu'minûn, v.91. 
s Al-Isrâ', v.57. 

Z72 



Péchés et guérison 
Le deuxième est qu'Allah (�) n'a pas dit : « elles auraient cherché un 

moyen de parvenir à Lui ('alayhi) », mais Il a dit : «  elles auraient cherché un 
moyen de se rapprocher (Ilâ) davantage du Détenteur du Trône » et la 
particule (J!/ ilâ) n'est utilisée que pour le rapprochement, comme dans la 
Parole d'Allah : 

• -- -- > --�s._./'i1 rjl Î-� '.'. -f �\ Î -:.  ::Î Î � ,,,\: Jiil �u:; 
- ,,,'.)-' -- - 1,. �'.) '>-4--' � - -- - -

« Craignez Allah, et cherchez le moyen de vous rapprocher de Lui »1 

Par contre, pour la domination, on utilise la particule (� / calâ), comme 
dans Sa Parole : 

« Si elles vous obéissent, cessez vos réprimandes »2 

Le troisième est qu'ils n'ont pas dit que leurs divinités Le vaincraient et 
chercheraient à Le dominer, car Allah (�) dit : « Dis : S'il y avait des 
divinités avec Lui, comme ils le prétendent » ;  mais ils disaient : « Nos 
divinités cherchent à se rapprocher de Lui plus encore. » On leur répondit : 
s'il en est ainsi, ces divinités sont Ses serviteurs, alors pourquoi adorez-vous 
Ses serviteurs en dehors de Lui ? 

99 - Les conséquences et les règles de l'amour 

L'amour entraîne des effets, des conséquences, des corollaires et des 
règles, qu'il soit louable ou blâmable, utile ou néfaste, comme l'affection, 
l'inclination, la douceur, le désir, l'intimité, le lien et la proximité avec l'être 
aimé, la séparation et l'éloignement vis-à-vis de lui, le refoulement et 
l'abandon, la joie et le bonheur, les pleurs et la tristesse, et d'autres règles et 
implications. 

L'amour louable est l'amour utile qui amène à qui le ressent ce qui lui est 
bénéfique en sa vie d'ici-bas et dans l'au-delà. Cet amour est la marque du 
succès, tout comme son opposé qui amène à qui l'éprouve ce qui lui est 
néfaste en sa vie d'ici-bas et dans l'au-delà, et qui est la marque du malheur. 

Il est connu que l'homme [au cœur] vivant et sensé ne choisit pas ce qui 
lui nuit et le rend malheureux, et cela n'émane que de l' ignorance et de 
l' injustice, car l'âme peut désirer ce qui lui nuit et ne lui est d'aucun profit. 
C'est là une injustice que l'homme se cause à son âme, soit parce qu'elle 
ignore la condition de ce qu'elle aime, en ce sens qu'elle désire une chose et 

1 Al-Mâ'idah, v.35. 
2 An-Nisâ', v.34. 

Z7) 



Péchés et guérison 

l'aime sans connaître le tort que comporte son amour, et telle est la condition 
de celui qui suit ses passions sans science. Soit elle connait le tort que 
comporte son amour, mais elle préfère ses passions à sa connaissance. Elle 
peut commettre ce qu'elle aime pour deux raisons : une croyance fausse, ou 
une passion blâmable, et c'est la condition de ceux qui suivent leurs 
supputations et ce que les âmes désirent. 

L'amour corrompu n'émane que d'une ignorance, d'une croyance 
erronée, d'une passion dominatrice, ou de la somme de plusieurs de ces 
raisons. Ainsi sont associées l'ambiguïté et la passion : une ambiguïté faisant 
ressembler le faux à la vérité et embellissant la chose aimée, et un désir 
appelant à sa réalisation. Ainsi, l'armée de l'ambiguïté et du désir se 
soutiennent face à l'armée de la raison et de la foi, et la victoire revient à la 
plus forte des deux. 

Ceci étant dit, les conséquences de chaque forme d'amour entraînent une 
disposition spécifique. Concernant l'amour utile et louable qui est la marque 
du succès de l'homme et dont toutes les conséquences lui sont bénéfiques, sa 
disposition légale sera celle de ses conséquences, ainsi s'il pleure cela lui sera 
bénéfique, de même s'il s'afflige, se réjouit, se replie, s'égaie. Il évolue aux 
différents rangs de l'amour dans l'élévation, le gain et le rapprochement. 
Quant à l'amour néfaste et blâmable, tous ses effets et conséquences sont 
néfastes pour qui l'éprouve, et l'éloignent de son Seigneur. De quelque 
manière qu'il évolue dans ses conséquences et chute dans ses degrés, il est 
dans le malheur et l'éloignement. Tel est le cas de tout acte qui naît d'une 
obéissance et d'une désobéissance. Tout ce qui naît de l'obéissance n'est 
qu' élévation et rapprochement pour son auteur, et tout ce qui naît de la 
désobéissance n'est que malheur et éloignement pour son auteur. Allah (g) 
dit: 

�l!1"" 6�1-- .oil� j1�.::�1--�1--h .. >�, ;, .;J • >�,t �; - - - ..!Y - .J ,, - -,, ,, .J . .J ..,.4. - ::? - .........., ,_ -

/ (. > .,,,, • / / > 
--• , > . > ;1 :Ji1 � , �(, ''l ----:. ,,i., >.Î :.JS"-] 1 ,�-� -� � ,,-:-. î(>( "�î ..r. � �" ,, � ,,,_..,._..., . - " JI-::'  .J 0-! ...;_;_.,y - :J _) 

·-1. � �\  t:X --: ,f.b�>f �--. � --y �-- · ,,,  ili � � - .> 1--0�- �1 r . - " - ,, J .....:...)  - .J � .J � ,,_;_,.)�- .J -----

0 Zi_;t ·�lJ>tb���Î �A 
« Ils n'éprouveront ni soif, ni fatigue, ni faim dans le sentier d'Allah, ne 

fouleront aucune terre en provoquant la colère des mécréants, et 
n'obtiendront aucune victoire sur un ennemi, sans qu'on ne leur écrive pour 
cela une bonne action. Allah ne laisse pas perdre la récompense des 
bienfaisants. Ils ne feront aucune dépense, minime ou importante, ne 
traverseront aucune vallée, sans que cela leur soit inscrit (comme une bonne 

274 



Péchés et guérison 
action), afin qu'Allah les récompense pour le meilleur de ce qu'ils 
faisaient. »1 

Allah (�) a mentionné dans le premier verset que ce qui naissait de leur 
obéissance et leurs actes leur était inscrit comme une œuvre pieuse ; et dans 
le deuxième verset que les œuvres pieuses qu'ils accomplissent leurs sont 
inscrits comme telles. La différence entre les deux est que les premiers ne 
sont pas leurs actes directs mais qu'ils en découlent, et on leur inscrit tout de 
même une œuvre pieuse ; quant aux deuxièmes ce sont les œuvres pieuses 
qu'ils ont accomplies et qui leur sont inscrites comme telles. 

Que la victime de l'amour médite ce passage comme il se doit, afin qu'il 
sache ce qui est en sa faveur et ce qui est en sa défaveur : 

Au Jour de l'exposition, il saura quelle marchandise 
Il a perdu, et devant la Balance, ce qu'il a obtenu 

100 - L'amour et la volonté sont le fondement de la religion 

De la même manière que la volonté et l'amour sont le fondement de tout 
acte, ainsi qu'il a précédé, ils sont également le fondement de toute religion, 
qu'elle soit vérité ou fausseté. Ceci car la religion compte parmi les actes 
cachés et apparents, et l'amour et la volonté sont le fondement de tout cela. 
La religion consiste en l'obéissance, l'adoration et le comportement, elle est 
l'obéissance constante et perpétuelle qui devient un comportement et une 
habitude, et c'est pourquoi on a interprété le comportement par la religion 
dans la Parole d'Allah (�) 

01-��#-�-iliG 
« Tu possèdes un comportement éminent »2 

L'imam Ahmad rapporte de Ibn cUyaynah: « Ibn cAbbâs a dit: [cela 
signifie] une religion éminente. »3 On interrogea également cÂ'ishah à 
propos du comportement du Messager d'Allah (�), et elle répondit: « Son 
comportement était conforme au Coran. »4 

La religion intérieure doit nécessairement comporter amour et 
soumission, de la même manière que l'adoration ; à l'inverse de la religion 
apparente qui n'implique pas l'amour, même si elle montre en apparence 
sujétion et humiliation. 

1 At-Tawbah, v.120-121. 
2 Al-Qalam, v.4. 
3 Voir Tafsîr Ibn Kathîr (8/214). 4 Muslim (746). 

275 



Péchés et guérison 

Allah (�) a nommé le Jour de la Résurrection, le« Jour de la Rétribution » 
(Yawm Ad-Dîn, litt : le Jour de la religion), car c'est le Jour où les gens seront 
rétribués pour leurs actes, par un bien s'ils étaient bons, et par un mal s'ils 
étaient mauvais. Cela implique leur rétribution et leur jugement, et c'est 
pourquoi on l'a interprété comme le Jour de la rétribution et du jugement. 
Allah (�) dit : 

« Pourquoi, si vous croyez que vous ne serez pas ressuscités, ne faites­
vous pas revenir cette âme, si vous êtes véridiques ? »1 

Ce qui signifie : Pourquoi ne faites-vous pas revenir cette âme à sa place, 
si vous pensez ne pas être ressuscités, soumis, et rétribués ? Ce verset 
demande à être commenté, car il a été mentionné pour réfuter leur reniement 
de la résurrection et du jugement, et il est nécessaire que l'argument 
corresponde à ce qui veut être indiqué, afin que l'esprit passe de cet 
argument à ce qu'il indique, en raison de leur imbrication, ainsi toute 
conséquence indique sa cause, alors que l'inverse n'est pas obligatoire. 

La démonstration indique que s'ils renient la résurrection et la 
rétribution, ils auront mécru en leur Seigneur, et renié Son pouvoir, Sa 
seigneurie, et Sa sagesse. Et soit ils admettent qu'ils ont un Seigneur qui les 
domine et les administre comme Il le veut, les fait mourir quand Il le veut, 
les fait vivre quand Il veut, leur commande et leur interdit, récompense les 
bienfaisants et châtie les malfaisants ; soit ils n'admettent pas avoir un 
Seigneur semblable. S'ils l'admettent, ils auront cru en la résurrection et en 
la religion, en ses commandements et en la rétribution. Et s'ils renient et 
mécroient, ils auront prétendu qu'ils ne sont pas soumis et gouvernés, et 
qu'ils n'ont pas de Seigneur qui les administre comme Il le veut, alors qu'ils 
essaient de repousser la mort lorsqu'elle se présente à eux, et de faire revenir 
l'âme à sa place lorsqu'elle parvient à la gorge. 

Cela s'adresse à ceux qui sont présents auprès du mourant, lorsqu'ils 
assistent à sa mort : Pourquoi ne faites-vous pas revenir son âme à sa place, 
si vous en avez le pouvoir et que vous administrez, et que vous n'êtes pas 
soumis et dominés par un Dominateur Omnipotent dont vous subissez les 
Lois et les Ordres. C'est pour eux le summum de l'impuissance, puisqu'ils 
sont incapables de faire revenir une seule âme d'un endroit à un autre, même 
si les deux pesants s'associaient pour cela. Combien ce verset comporte-t-il 
de preuve de Sa Seigneurie, de Son Unicité, de Son administration de Ses 
serviteurs, et de la réalisation en eux de Ses Lois. 

1 Al-Wâqicah, v.86-87. 

276 



Péchés et guérison 

La religion est de deux types : une religion concernant les lois et ordres, 
et une religion concernant le jugement et la rétribution, et toutes deux 
n'appartiennent qu'à Allah. La religion entière appartient à Allah, l'ordre et 
la rétribution, et l'amour est le fondement de chacune des deux religions, car 
Allah aime et agrée ce qu'Il légifère et ordonne, et Il réprouve et déteste ce 
qu'Il a interdit, en raison de son opposition à ce qu'Il aime et agrée. Il aime 
ce qui s'oppose à cela, ainsi Sa religion ayant trait à l'ordre revient 
intégralement à Son amour et Son agrément. La religion que voue le 
serviteur à Allah n'est acceptée que si elle naît d'un amour et d'une 
satisfaction, comme l'a dit le Prophète (:i) : « Aura gouté à la foi celui qui agrée 
Allah pour Seigneur, l'islam pour religion, et Mub:ammad pour Messager. »1 cette 
religion est donc établie sur l'amour, c'est pour cette raison et ce motif qu'elle 
a été légiférée, et sur cet amour qu'elle a été fondée. 

Il en est de même pour Sa religion ayant trait à la récompense, elle 
comporte la rétribution du bienfaisant pour sa bienfaisance, et du malfaisant 
pour sa malfaisance. Chacune de ces deux choses est aimée du Seigneur, car 
elles incarnent Son équité et Sa grâce, et comptent toutes deux parmi les 
attributs de Sa perfection. Allah (�) aime Ses Attributs et Ses Noms, et Il 
aime celui qui les aime. 

Chacune de ces deux religions représente la voie droite sur laquelle se 
tient le Seigneur dans Son commandement, Son interdiction, Sa récompense, 
et Son châtiment, ainsi que l' a mentionné Allah (�) à propos de Son Prophète 
Hûd (�1) qui dit à son peuple : 

- 0 _> ,. �.:, -:.
>

.,,. / . > v � > 0 / >
< ·

> / » / - � 1 -> ✓ · J✓ ��
> 

·1 -Ljl •• �--'� J _, .. n�.f-""--'� �Ai__,.:,� ., wy,?� .. �-r- �1 --'��4!)1 �, �L 
� ,,,. � 0 - : ·� -1: ,1:: _ ;✓

� , ,

✓
. �  -(/i..1" "� :l 1 A5t t; {,-;✓

-
-

- � / ,&1 1:: �� � .,,.'J""! cr �.J 0._ � ;. ,, .. ..r- .. � . � f'"',l..J <J_,,> ,, u- ...T 

« Je prends Allah à témoin - et vous aussi soyez témoins - que je désavoue 
ce que vous associez en dehors de Lui. Rusez donc tous contre moi et ne 
m'accordez pas de répit. Je place ma confiance en Allah, mon Seigneur et le 
vôtre. Il n'y pas d'être vivant sans qu'Il ne soit soumis à Toi. Mon Seigneur, 
certes, est sur une voie droite. »2 

Lorsque le prophète d'Allah Hûd (�1) sut que son Seigneur était sur une 
voie droite dans Sa création, Ses ordres et interdits, Sa rétribution et Son 
châtiment, Son décret et Sa prédestination, Sa privation et Son don, Sa 
préservation et Son épreuve, Son aide et Son abandon, sans sortir en cela de 
ce qu'entraîne Sa sainte perfection qu'implique Ses Noms et Attributs 
comme équité, sagesse, miséricorde, bienfaisance, grâce, récompense et 

1 Muslim (34). 
2 Hûd, v.54-56. 

277 



Péchés et guérison 
châtiment là où il convient, soutien et abandon, don et privation, guidée et 
égarement, tout ceci à l'endroit qui convient - si bien qu'Il mérite pour cela 
la perfection de la louange et des éloges - cela suscita en lui science et 
connaissance, et il dit face aux nobles de son peuple, avec un cœur ferme et 
sans peur, mais exclusivement voué à Allah: « Je prends Allah à témoin - et 
vous aussi soyez témoins - que je désavoue ce que vous associez en dehors 
de Lui. Rusez donc tous contre moi et ne m'accordez pas de répit. Je place ma 
confiance en Allah, mon Seigneur et le vôtre. Il n'y pas d'être vivant sans 
qu'il ne Lui soit soumis. Mon Seigneur, certes, est sur une voie droite. » 

Puis il a mentionné la globalité de Sa domination sur tout ce qui est autre 
que Lui, et la soumission de toute chose à Sa grandeur, ainsi Il dit : « Il n'y 
pas d'être vivant sans qu'il ne Lui soit soumis. Mon Seigneur, certes, est sur 
une voie droite. » Alors comment craindrais-je celui qui est soumis à un 
autre, dans Sa poigne, et sous Sa domination et Son pouvoir ! Telle est la plus 
grande des ignorances et la pire des injustices ! 

Puis il a mentionné qu'Allah était sur une voie droite, en tout ce qu'Il 
décrète et prédestine, ainsi le serviteur n'a à craindre ni Son iniquité ni Son 
injustice. Je ne crains pas ce qui est en dehors de Lui, car cela lui est soumis, 
et je ne crains ni Son iniquité ni Son injustice, car Il est sur une voie droite. 
Allah accomplit Son jugement sur le serviteur, et Son décret à son sujet est 
justice, à Lui la royauté et la louange, Son administration de Ses serviteurs 
ne sort pas de l'équité et de la grâce. S'il donne, honore, guide, et accorde, 
c'est par Sa grâce et Sa miséricorde ; et s'Il prive, avilit, égare, abandonne et 
condamne au malheur, c'est par Son équité et Sa sagesse. Il est sur une voie 
droite dans les deux cas. 

Dans le hadith authentique, il est dit : « Pas un souci ou une affliction ne 
frappe le serviteur, et que celui dise : << Ô Allah ! Je suis Ton serviteur, fils de Ton 
serviteur, fils de Ta servante. Mon toupet est dans Ta main. Ton jugement à mon 
sujet s'accomplit. Ton décret me concernant n'est que justice. Je Te demande - par 
tous les noms qui T'appartiennent, par lesquels Tu t 'es nommé, ou que Tu as révélés 
dans Ton livre, ou que Tu as enseignés à une de Tes créatures, ou que Tu as gardés 
pour Toi dans la science de l'invisible - de faire que le Coran soit une ondée pour 
mon cœur et une lumière pour ma poitrine, qu'il dissipe ma tristesse et Jasse 
disparaître mes soucis. » sans qu'Allah ne fasse disparaître son souci et son angoisse 
et ne les remplace par de la joie. - Ô Messager d'Allah ! Devons-nous apprendre 
[ ces paroles] ? - Bien entendu. Il convient à celui qui les entend de les apprendre. »1 

1 As-[iab_îb_ah (199). 



Péchés et guérison 
Cela englobe la loi universelle et religieuse du Seigneur, de même que 

Son décret qui se réalise, avec ou sans la volonté de l'homme. Les deux lois 
se réalisent en l'homme, et les deux décrets sont justices le concernant. Ce 
hadith est dérivé de ce verset, et ils ont un lien des plus proches. 

1 0 1  - Les méfaits de l'amour fou porté aux apparences 

Nous concluons la réponse par un chapitre consacré à l'amour fou porté 
aux belles apparences, et ce que cela comporte comme méfaits en cette vie 
et dans l'au-delà. Même s'ils sont plus nombreux que ce qu'on peut 
mentionner, il corrompt le cœur, et si le cœur est corrompu, les volontés, 
paroles et actes sont corrompus, et la frontière de l'Unicité est franchie, ainsi 
qu'il a précédé, et comme nous allons établir encore, si Allah le veut. 

Allah (�) a mentionné ce mal pour deux catégories de gens que sont les 
homosexuels et les femmes. Allah a mentionné l'amour fou de l' épouse d' Al­
cAzîz pour Yûsuf, et la manière dont elle a tenté de le séduire et de ruser 
contre lui. Il a mentionné la condition à laquelle est arrivé Yûsuf par sa 
patience, sa chasteté et sa piété, alors que ne patiente sur la tentation qu'il a 
subie que celui auquel Allah accorde la patience, car l'accomplissement de 
l'acte dépend de la force du motif et de la disparition de tout obstacle. Dans 
ce cas le motif était des plus forts, ceci de plusieurs points de vue : 

Le premier est ce qu'Allah (�) a établi dans la nature de l'homme comme 
penchant vers la femme, de la même manière que l'assoiffé penche vers l'eau 
et l'affamé vers la nourriture, au point que nombre d'hommes peuvent 
patienter sans manger et sans boire, mais pas sans femmes. Cela n'est pas 
blâmable si cela se fait dans le licite, et plus encore cela est loué, comme Anas 
(�) le rapporte du Prophète (�) : « On m'a fait aimer de votre monde les femmes 
et le parfum. Je peux patienter sans manger et sans boire, mais pas sans elles. »1 

Le deuxième est que Yûsuf était jeune, et le désir et l'ardeur du jeune 
sont plus grands. 

Le troisième est qu'il était célibataire, sans épouse ni servante pouvant 
briser le soulèvement du désir. 

Le quatrième est qu'il était dans un pays étranger où celui qui est de 
passage assouvit ses passions plus qu'il ne le fait dans son pays, parmi les 
siens et ses proches. 

1 La première partie du hadith est authentique, voir �a!:J.î!:J. Al-Jâmic (3124). Quant à la deuxième 
partie « Je peux patienter . . . » elle n'est rapportée que par Ahmad d'après cA!iyyah �affâr qui 
est un transmetteur délaissé. 

Z79 



Péchés et guérison 

Le cinquième est que la femme était noble et belle, et chacune de ces deux 
choses appellent au rapport charnel avec elle. 

Le sixième est qu'elle n'était ni inabordable ni opposée, car beaucoup 
voient leur désir pour une femme disparaître par son inaccessibilité et son 
refus, en raison de ce qu'ils ressentent comme humiliation de se soumettre 
et de le lui demander. Et pour beaucoup d'autres, cette inaccessibilité et ce 
refus ne font qu'augmenter leur désir et amour, comme l'a dit le poète : 

La flamme de mon amour a grandi en étant privé 
De la chose la plus aimée dont un homme puisse être privé 

La nature de l' âme diffère, et pour certains leur amour grandit lorsque la 
femme s'offre et désire, alors qu'il diminue lorsqu'elle est inaccessible et 
refuse. Un juge m'a informé que sa volonté et son désir diminuaient lorsque 
sa femme ou sa servante se refusait, si bien qu'il ne pouvait revenir à elle. 
Pour d'autres, leur volonté et amour augmentent lors d'un refus, et plus il 
dure plus le désir s'intensifie, et ils éprouvent une jouissance à parvenir à 
leur fin semblable à la jouissance provoquée par la victoire sur l'adversaire 
après qu'il se soit refusé [au combat] et qu'il ait fuit, ou encore la jouissance 
suscitée par le fait de saisir une question après qu'elle soit parue difficile et 
qu'on se soit attaché à la saisir. 

Le septième est qu'elle l'a demandé, voulu, séduit, et qu'elle a déployé 
des efforts, lui épargnant la charge de la demande, et l'humiliation du désir 
pour elle. Au contraire c'est elle qui désirait et s'humiliait, alors que lui était 
le chéri désiré. 

Le huitième est qu'il était dans sa demeure et sous son pouvoir et sa 
domination, si bien qu'il pouvait craindre qu'elle ne lui cause du tort s'il ne 
lui obéissait pas. Ainsi les motifs du désir et de la crainte étaient réunis. 

Le neuvième est qu'il ne craignait pas qu'elle le calomnie, ni elle ni 
personne de son côté, car c'est elle qui demandait et désirait, et qu'elle avait 
fermé les portes et fait s'absenter les gardes. 

Le dixième est qu'il était en apparence son esclave dans sa demeure, si 
bien qu'il allait et venait, restait avec elle sans que personne n'y voit rien à 
dire. Dans le passé, l'usage était à la demande, et c'est l'un des motifs 
majeurs, comme on l'a demandé une femme noble des plus nobles tribus 
arabes : « Qu'est-ce qui t'a amené à la fornication ? » Elle répondit : « La 
proximité des coussins, et la longueur de l'obscurité. » c'est-à-dire la 
proximité de l'oreiller de l'homme de mon oreiller, et la longueur de 
l'obscurité entre nous. 



Péchés et guérison 

Le onzième est qu'elle a employé contre lui les plus grandes ruses et 
stratagèmes, ainsi elle l'a montré aux femmes et s'est plainte de son état 
auprès d'elles afin de les utiliser contre lui, alors que lui a cherché aide 
auprès d'Allah contre elles en disant : 

�Jl� �t� ��efJ�1G 
« Si Tu n'écartes pas de moi leur ruse, je pencherais vers elles et serais du 

nombre des ignorants. »1 

Le douzième est qu'elle l'a menacé de la prison et de l'humiliation, et 
c'est là une forme de contrainte, car c'est une menace émanant de quelqu'un 
dont on pense qu'il peut la réaliser, et ainsi sont réunis le motif du désir et 
celui de la préservation contre l'oppression de la prison et de l'humiliation. 

Le treizième est que l'époux n'a pas montré de jalousie et de virilité 
capables de les séparer, et d'éloigner l'un de l'autre, mais tout ce qu'il a pu 
dire à Yûsuf fut : 

ih�J,� 
« Reste discret sur cela. »2 

Et à son épouse 
.,.., ,,,.,.. ,,,, ,,,., > -: bll' r .,, ,...,,,,, ,.. .,,,,,. 
�l;l..1 � ,;.: C:= �� �Jl_lS�\., 

« Et toi, implore le pardon pour ton péché car tu es fautive »3 

Alors que la force de la jalousie de l'homme compte parmi les obstacles 
les plus grands, et lui n'en a pas fait preuve. 

Malgré tous ces motifs, il a préféré la satisfaction d'Allah et Sa crainte, et 
son amour pour Allah l'a conduit à choisir la prison plutôt que la 
fornication : 

blf ,,,. .,,, .,. .,,,, ,,,, / > / ' > ,# ,,,. .,.,  .d\ -:-;.;&...\, � -:: 1 1  - ' :-: - 1 \ -.:,/ JI; 
,.,,.. .. !;. '--?,J ' _  .,,. L;J!:- � �  ,;..� 

« Il dit : Seigneur, la prison m'est préférable à ce à quoi elles 
m'invitent.»4 

Il sut qu'il ne pouvait détourner cela lui-même, et que si son Seigneur (�) 
ne le préservait pas et ne détournait pas de lui leur ruse, il pencherait 
naturellement vers elles et serait du nombre des ignorants. Cela compte 
parmi la perfection de sa connaissance de son Seigneur et de son âme. Ce 

1 Yûsuf, v.33. 
2 Yûsuf, v.29. 
3 Yûsuf, v.29. 
4 Yûsuf, v.33. 



Péchés et guérison 

récit comporte plus de mille leçons, enseignements et sagesses, et si Allah le 
permet nous y consacrerons un ouvrage spécifique. 

1 0 1  - Ceux dont Allah a mentionné l'amour fou 

Le deuxième groupe dont Allah (�) a mentionné l'amour fou est celui 
des homosexuels, comme Allah (�) dit : 
�1 /0 > •

� -:,  .... -:, .,, , ,,:,.,,.,,,0 > ,,...,,, .,,,,
,, 

,..,,, ,..,,,,,. .,,,. -: ,,, ., 0 ,,, , ·,, ,,,  /. ,,,,,.,,, > .t -✓ / 1y1,; " .9J� .l_J :...U\ �� 1A ;,� ¼ � ��;r.. 0�J\; w .:,J..) :!- ·-?. �,i.}I J..A, �\.;-J 

0 Z>..,.:� rt-5:-JJ �l .J_;::J 0 # j%0l 4� ;--Jp, j� 0 �Î if �  �j 
« Et les habitants de la ville (de Sodome] vinrent [à lui] en se réjouissant. 

Il dit : «  Ceux-ci sont mes hôtes, ne me déshonorez donc pas. Craignez Allah 
et ne m'humiliez pas. » Ils dirent : « Ne t' avions-nous pas interdit de recevoir 
du monde ? » Il dit : «  Voici mes filles, [épousez-les] si vous voulez assouvir 
vos besoins charnels. » Par ta vie (ô Mub_ammad) ! Ils s'aveuglent dans leur 
ivresse »1 

Ce peuple a connu l'amour fou, Allah (�) l'a mentionné de deux groupes, 
et chacun d'eux éprouvait un amour fou pour les belles apparences qu'Allah 
a interdit, sans prêter attention à ce que cela comportait comme tort. C'est là 
un mal dont le remède a harassé les médecins, et dont la guérison leur a été 
difficile. Par Allah, c'est un mal grave qui ne touche pas un cœur sans qu'il 
soit ensuite difficile de l' en extirper, et son feu ne s'élève pas en son âme sans 
qu'il ne soit ensuite difficile aux gens de l'en sauver. 

Ce mal est de plusieurs types : il est parfois une mécréance, comme pour 
celui qui fait de celui dont il est épris un égal [à Allah] qu'il aime comme il 
aime Allah. Alors que dire si cet amour est plus grand que celui qu'il porte à 
Allah en son cœur ? C'est un amour fou qui n'est pas pardonné, il compte 
parmi les formes de polythéisme les plus graves, et Allah ne pardonne pas 
qu'on Lui associe quoi que ce soit. Il n'est pardonné que par le repentir qui 
efface ce qui a été commis postérieurement. 

Le signe de cet amour fou polythéiste et mécréant consiste à ce que celui 
qui l'éprouve donne priorité à l'agrément de celui qu'il aime sur l'agrément 
de son Seigneur. Lorsque s'oppose pour lui le droit de ce dont il est épris et 
ce qui lui revient, et le droit de son Seigneur et l'obéissance qui Lui est due, 
il donne priorité au droit et à l'agrément de celui dont il est épris sur le droit 
et l'agrément de son Seigneur. Il donne pour celui dont il est épris ce qu'il 
possède de plus précieux, et donne pour son Seigneur - s'il donne quelque 
chose - ce qu'il possède de plus vil. Il fait de son mieux pour l'agrément de 

1 Al-H_ijr, v.67-72. 



Péchés et guérison 
celui dont il est épris, lui obéir et se rapprocher de lui, alors qu'il ne consacre 
à son Seigneur - s'il Lui obéit - que ce qui excède du temps consacré à celui 
dont il est épris. 

Médite la condition de la plupart de ceux qui sont follement amoureux 
des belles apparences, et tu constateras qu'il en est ainsi. Ensuite, place leur 
condition sur le plateau d'une balance, et leur unicité et foi dans l'autre, puis 
pèse d'une manière qui satisfasse Allah et Son messager, et qui soit 
équitable ! L'un d'eux peut même exprimer clairement que le fait de parvenir 
à celui dont il est épris lui est préférable à l'unicité de son Seigneur, comme 
l'a dit ce fou d'amour ignoble1 

Elles boivent à ma bouche des gorgées 
Plus suaves que l'Unicité 

Ou comme l'a exprimé clairement cet autre scélérat, en disant qu'il désire 
plus parvenir à celui dont il est épris que la miséricorde de son Seigneur -
préserve-nous, ô Allah, de cet abandon - en disant : 

Mon cœur désire plus parvenir à toi 
Que la miséricorde du Créateur Majestueux 

Nul doute que cet amour fou compte parmi les formes de polythéisme 
les plus graves, et nombre de ceux qui éprouvent cette folie amoureuse 
disent clairement qu'il ne reste en leur cœur aucune place pour autre que 
celui dont ils sont épris. Plus encore, celui dont il est épris possède tout son 
cœur, ainsi celui qui éprouve cette folie devient un pur esclave de celui qu'il 
aime, de tout point de vue. Il aura accepté, en lieu et place de la servitude 
vouée au Créateur (�), la servitude vouée à une créature comme lui, car la 
servitude consiste en la perfection de l'amour et de la soumission. Celui qui 
éprouve cet amour fou consacre la force de son amour, de sa soumission et 
de son humiliation à celui dont il est épris, et il lui aura voué l'essence de la 
servitude. 

Il n'est aucune comparaison entre ce méfait immense et le méfait de la 
turpitude, car l'un est un péché majeur, et la disposition légale concernant 
son auteur est celle de ses semblables ; alors que le méfait de l' amour fou est 
celui du polythéisme. Un enseignant doté de connaissance disait: « Je 
préfère être éprouvé par la fornication avec cette beauté plutôt que d'être 
éprouvé en elle par un amour fou pour lequel mon cœur se soumettra à elle 
et s'écartera d'Allah. » 

1 Il s' agit d' Al-Mutanabbih (m.965) . 



Péchés et guérison 

102 - Le remède à l'amour fou 

Le remède à ce mal mortel consiste, pour qui en est éprouvé, à savoir que 
ce mal contraire à l'Unicité naît de son ignorance et de l'insouciance de son 
cœur vis-à-vis d'Allah. Il doit donc, avant tout, connaître l'unicité de son 
Seigneur, Ses lois et signes, puis accomplir des adorations apparentes et 
cachées qui détourneront son cœur de la réflexion constante [sur son mal]. Il 
doit multiplier le retour et la soumission à Allah (�) en écartant cela de lui, 
et revenir à Lui par son cœur. Il ne dispose pas d'un remède meilleur que la 
sincérité envers Allah, et tel est le remède qu'Allah a mentionné dans Son 
Livre, lorsqu'Il dit 

,,,-:'. î � > i1 û.)� � .i1 ��Î--- :--! ,, � .✓• ·�, � �  � ., . ., �  " � ._,,_., �� ., 
« Ainsi Nous avons écarté de lui le mal et la turpitude. Il était certes 

parmi Nos serviteurs sincères »1 

Allah (�) a mentionné qu'Il a détourné de lui le mal l'amour fou, et la 
turpitude de l' acte, en raison de sa sincérité, car si le cœur est pur et que l' acte 
est voué exclusivement à Allah, l'amour fou pour les belles apparences ne 
pourra s'y établir, car elle ne s'établit que dans un cœur vide, comme il a été 
dit : 

La passion pour elle est venue à moi avant que je ne connaisse les passions 
Elle a donc trouvé un cœur vide et s'en est emparé 

L'homme sensé doit savoir que la raison et la législation amènent les 
bienfaits et les complètent, et ils anéantissent les méfaits et les diminuent. 
Lorsque se présente à l'homme sensé une chose comportant un bienfait et un 
méfait, il doit accomplir deux choses : l'une théorique et l'autre pratique. Du 
point de vue théorique, il doit chercher à connaître ce qui est prépondérant 
des deux pans du bienfait et du méfait, et si l'un s'avère prépondérant, il doit 
donner priorité à ce qui est meilleur pour lui. Il est connu qu'il n'est, dans 
l'amour fou pour les belles apparences, aucun bienfait religieux et mondain. 
Au contraire, son méfait religieux et mondain représente plusieurs fois ce 
qu'on pourrait y trouver comme intérêt, et ceci de plusieurs points de vue : 

Le premier est que l'amour et le souvenir d'une créature le détourne de 
l'amour et de la mention du Seigneur (�) - Ces deux choses ne peuvent être 
rassemblées dans le cœur, et aucune des deux n'admet l'autre, ainsi le 
pouvoir revient à celle qui domine. 

1 Yûsuf, v.24. 



Péchés et guérison 

Le deuxième est le châtiment infligé à son cœur à travers ce dont il est 
épris, car celui qui aime une chose en dehors d'Allah est nécessairement 
châtié par cette chose, comme il a été dit : 

Il n'est sur terre de plus malheureux que l'amoureux 
Même s'il trouve succulent le gout des passions 

Tu le vois pleurer à tout instant 
Par peur d'une séparation, ou par désir 
Il pleure s'ils éloignent de lui un désir 

Et il pleure s'ils rapprochent la menace de la séparation 
Ses yeux rougissent lors de la séparation 

Et ses yeux rougissent lors de la rencontre 
L'amour fou - même si celui qui l'éprouve l'apprécie - compte parmi les 

pires tourments du cœur. 

Le troisième est que le cœur de celui qui éprouve l'amour fou est esclave, 
sous la domination de celui dont il est épris, qui le contraint à l'avilissement. 
Mais en raison de l'ivresse de la folie amoureuse, il ne ressent pas ce qui le 
frappe, ainsi son cœur 

Est tel un oiseau dans la main d'un enfant qui le conduit 
Aux bassins de la mort, alors que l'enfant se distrait et joue 

Un autre dit 
Tu as possédé mon cœur par la rupture et la rudesse 

Alors que toi, tu es tranquille et joues 
La vie de l'amoureux est celle de l'esclave enchaîné, et celle de celui qui 

en est préservé est celle de l'homme totalement libre, comme il a été dit 
En apparence libre alors qu'il est esclave 

Souffrant, tournant autour de l'axe de la perdition 
Mort, vu sous l'apparence du vivant 

Sans aucune vie jusqu'à la résurrection 
Se livrant à des sottises en lesquelles son cœur s'est égaré 

Sans aucune présence jusqu'à la mort 
Le quatrième est qu'il le détourne de ce qui comporte son intérêt dans sa 

religion et sa vie d'ici-bas, et rien ne ruine plus cela que l'amour fou pour les 
belles apparences. Quant aux intérêts religieux, ils dépendent du blâme des 
éparpillements du cœur, et de sa direction vers Allah, alors que l'amour fou 
pour les belles apparences est ce qui l'éparpille et le disloque le plus. 
Concernant les intérêts mondains, ils sont en réalité une conséquence des 
intérêts religieux. Celui dont les intérêts religieux se dispersent, ses intérêts 
mondains sont plus dispersés et perdus encore. 



Péchés et guérison 

Le cinquième est que les fléaux de ce bas-monde et de l' au-delà touchent 
plus rapidement ceux qui sont épris des belles apparences que le feu ne 
touche le bois sec. Ceci en raison du fait que plus le cœur se rapproche de 
l'amour fou et renforce son lien avec lui, plus il s'éloigne d'Allah. Le cœur le 
plus éloigné d'Allah est celui de ceux qui sont épris des belles apparences, et 
si le cœur est éloigné d'Allah, les fléaux se présentent à lui, et Satan le domine 
de toute part. Celui qui est dominé par son ennemi, celui-ci lui fait vivre des 
périls, et il ne laisse pas un tort dont il puisse le frapper sans s'y atteler. Alors 
que dire d'un cœur dominé par son ennemi et la créature la plus avide de le 
fourvoyer et le corrompre, et dont s'est éloigné son allié, et Celui dont le 
succès, la réussite et le bonheur ne résident que dans Sa proximité et Son 
alliance ! 

Le sixième est que si cet amour fou domine le cœur et le gouverne, son 
pouvoir se renforce, il corrompt l'esprit, suscite des insufflations, et peut 
même amener celui qui l'éprouve parmi les fous dont la raison s'est altérée 
et qui n'en tirent aucun bénéfice. Les récits à ce sujet sont mentionnés à leur 
endroit, et certains sont même visibles. La chose la plus noble en l'homme 
est sa raison, c'est par elle qu'il se distingue des autres animaux, et s'il n'a 
plus de raison il redevient tel un animal, et plus encore, la condition des 
animaux peut être meilleure que la sienne. Est-il autre chose qui ait emporté 
la raison de l' amoureux fou de Laylâ et de ses semblables ? Il peut même être 
plus fou que les autres, comme il a été dit : 

Ils m'ont dit : la passion pour celle que tu aimes t'as rendu fou, et je leur ai dit 
La folie amoureuse est plus grande encore que ce qui frappe les fous 

On ne se réveille jamais de la folie amoureuse 
Alors que le fou n'est atteint qu'un moment 

Le septième est qu'elle peut altérer les sens, ou certains d'entre eux, 
d'une manière abstraite ou tangible. Concernant l'altération abstraite, elle est 
une conséquence de la corruption du cœur, car lorsque le cœur se corrompt, 
l' œil, l'oreille et la langue se corrompent aussi, et il voit ce qui est mauvais, 
émanant de lui ou de la chose éprise, comme étant bon. On rapporte ainsi 
que le Prophète (�) a dit : « Ton amour pour une chose rend aveugle et sourd. »

1 il 
aveugle l'œil du cœur, l'empêchant de voir les méfaits et défauts de l'être 
aimé, et il empêche son oreille d'entendre les désapprobations à son sujet, 
car les choses convoitées voilent les défauts. Celui qui désire une chose n'en 
verra pas les défauts jusqu'à ce que son désir pour celle-ci disparaisse, et 
enfin seulement il verra ses défauts. Le désir intense est un voile jeté sur le 
regard, empêchant de voir la chose telle qu'elle est, comme il a été dit : 

1 Ad-Q_a<îfah (1898), la chaîne de transmission du hadith est faible. 



Péchés et guérison 

Je t 'ai désiré parce qu'un voile couvrait mon regard 
Mais lorsqu'il s 'est dissipé, je n'ai cessé de blâmer mon âme 

Celui qui entre en un lieu n'en voit pas les défauts, celui qui sort d'un 
lieu en lequel il n'était jamais entré de même, et n'en voit les défauts que 
celui qui y entre puis en sort. C'est pourquoi les Compagnons qui sont entrés 
en islam après avoir connu la mécréance étaient meilleurs que ceux qui sont 
nés en islam. cUmar Ibn Al-Khattâb a dit: « Les nœuds de l'islam seront 
défaits l'un après l'autre, lorsque naîtront en islam ceux qui n'auront pas 
connu l'époque antéislamique. » 

Quant à l'altération des sens en apparence, cet amour rend malade le 
corps et l'exténue, et il peut même conduire à sa ruine, comme cela est connu 
dans les récits de ceux que l'amour fou a tués. On rapporte qu'Ibn cAbbâs 
(�) était auprès d'un jeune qui avait maigri au point de n' avoir plus que la 
peau sur les os, et qu'il demanda: « Qu'a-t-il? »  On lui répondit qu'il était 
atteint d'amour fou, et Ibn cAbbâs passa toute la journée à chercher 
protection auprès d'Allah contre la folie amoureuse. 

Le huitième est que l'amour fou - ainsi qu'il a précédé - consiste en 
l'excès dans l'amour, si bien que le cœur de celui qui en est atteint est dominé 
par la chose dont il est épris, et qu'il ne cesse de se l'imaginer, de s'en 
souvenir, de penser à elle, et qu'elle ne quitte jamais sa pensée et son esprit. 
À ce moment, l'âme utilise la force animale et psychologique, et cette force 
se détraque, ce qui entraîne des maux frappant le corps et l'âme qu'il est très 
difficile de soigner. Ainsi, ses actes, ses caractéristiques et ses objectifs se 
transforment, et tout se voit déséquilibré, et l'être humain est incapable 
d'amender cela, comme il a été dit: 

L'amour n'est d 'abord qu'un entêtement 
Qu'amène et conduit la prédestination 

Jusqu'à ce que le jeune plonge dans les abîmes des passions 
Surviennent des choses auxquelles même les plus grands ne peuvent Jaire face 
Les prémices de l'amour fou sont aisance et douceur ; son cœur soucis, 

troubles et maladie du cœur ; et sa fin délabrement et mort, si on ne reçoit 
pas l'aide d'Allah, comme il a été dit : 

Et un autre dit : 

Vis libre, car l'amour est d 'abord peine 
Son cœur souffrance, et sa fin mort 

Il s'est entiché d 'amour Jou jusqu'à y tomber 
Et lorsqu'il l 'a emporté, il n'en était pas capable 

Il vit un abîme qu'il prit pour une vague 
Et lorsqu'il y arriva, il s'y noya 

2&7 



Péchés et guérison 

Il est donc responsable, et c' est lui qui est criminel envers son âme, il est 
semblable au proverbe : « Tes mains ont noué et ta bouche a soufflé. »1 

103 - Les trois degrés de l'amoureux fou 

L'amoureux fou connaît trois degrés : initial, médian, final. 

Au degré initial, il doit repousser cet amour fou de toutes ses forces si le 
fait de parvenir à l'être aimé est impossible pour une raison mondaine et 
légale. S'il n'y parvient pas, ou si son cœur veut absolument voyager vers 
son bien-aimé - et tel est le degré médian et final - il doit le cacher, ne pas le 
montrer, et ne pas chanter la beauté de l'être qu'il aime devant les gens, 
associant ainsi le polythéisme et l'injustice. Cette injustice compte parmi les 
plus grandes formes qui soient, et elle est peut-être plus néfaste à l'être aimé 
et sa famille que l'injustice causé à ses biens, car en dévoilant son amour pour 
lui, on expose l'être aimé à la critique des gens qui considéreront cela comme 
une vérité ou un mensonge. À ce sujet, la plupart des gens croient [à la réalité 
d'une idylle] à la moindre ambiguïté, et si on dit : «  Untel a fait ceci à untel 
ou unetelle. » une personne dément, et neuf cent quatre-vingt-dix-neuf le 
croient ! 

Les récits des fous d'amour qui se dévoilent aux gens à ce sujet sont crus 
avec certitude, et si une victime les informe faussement concernant autrui, 
les gens la croient d'une résolution qui n'accepte aucune contradiction ; et si 
tous deux sont réunis en un même lieu, ils croient avec résolution que c'est 
là une promesse qu'ils se sont faites. Leur résolution à ce sujet sur ce qui n'est 
que supposition, imagination, ambiguïté, et récit mensonger, est semblable 
à leur résolution face à un évènement tangible. C'est ainsi que les gens ont 
faussement accusé la plus pure des femmes, la bien-aimée du Messager 
d'Allah (�), !'innocentée d'au-delà des sept cieux, en raison d'un évènement 
ambigüe qui fut que �afwân Ibn Al-Muca.Wl la ramena seul, après les 
troupes. Ont provoqué leur perte [par cet évènement, ceux qu'Allah a 
voulu], et si Allah (�) ne s'était pas chargé de l'innocenter, de la défendre et 
de démentir celui qui la calomniait, il en aurait été autrement. 

En somme, le fait de dévoiler l'amour qu'on éprouve pour celui avec 
lequel tout lien est interdit est une injustice, un tort, et une transgression 
envers lui et sa famille, car on l'expose à ce que nombre de gens croient en 
leurs suppositions à son sujet. Et si on cherche l'aide d'un tiers qui aille le lui 
rapporter, par désir ou par crainte, l'injustice se propage, et cet intermédiaire 
devient un homme sans honneur et injuste. Si le Prophète (�) a maudit 

1 On signifie ainsi que c'est la personne elle-même qui s' est mise dans le pétrin. 



Péchés et guérison 

l'intermédiaire entre celui qui soudoie et celui qui est soudoyé, alors que dire 
de l'homme sans honneur qui est l'intermédiaire entre l'amoureux fou et 
l'être dont il est épris, en ce lien illicite ; l'amoureux fou et cet homme sans 
honneur s'entraidant dans l'injustice à l'encontre de l'être chéri et de ceux 
desquels l'injustice causée à leur personne, leurs biens ou leur honneur 
dépend la réalisation du but ? 

Bien souvent, la réalisation du but est liée au meurtre d'une personne 
dont la vie en empêche la réalisation. De combien de victimes a-t-on versé le 
sang pour cette raison, qu'il s'agisse d'époux, maîtres ou proches ? Combien 
de femmes ont-elles été trompées contre leur époux, et combien de servantes 
et servants contre leur maître ? Le Messager d'Allah (ci) a maudit celui qui 
agit ainsi, il s' en est innocenté1, et cela compte parmi les plus grands péchés 
majeurs. Si le Prophète (::i) a interdit de demander en mariage une femme 
déjà demandée par son frère, ou d'enchérir faussement sur l'enchère de son 
frère, alors que dire de celui qui tente de séparer un homme de son épouse 
et de sa servante, afin de pouvoir parvenir à elles ? Ceux qui sont fous 
amoureux des belles apparences, et les hommes sans honneur qui les aident 
ne considèrent pas cela comme un péché. Si cet amoureux fou cherche à 
parvenir à celle qu'il aime, et la partager avec l'époux et le maître, c'est là un 
péché et une injustice envers autrui qui n'est pas moindre que le péché de la 
fornication, même s'il ne parvient pas jusque-là. 

Le repentir pour fornication ne met pas fin au droit d'autrui, car si le 
repentir fait cesser le droit d'Allah, le serviteur garde la possibilité de 
réclamer son droit au Jour de la Résurrection. L'injustice causée au père par 
la perversion de sa chair, et de celui qui lui est plus cher que sa propre 
personne, et l'injustice causée à l'époux par la perversion de sa bien-aimée et 
le crime commis contre sa couche, est plus grande encore que l'injustice 
qu'on lui causerait en prenant tous ses biens. C'est pourquoi cela cause plus 
de tort que le fait de lui prendre ses biens, et cela n'est semblable pour lui 
qu'au fait de verser son sang. 

Malheur pour cette injustice de plus grand péché que la fornication ! Et 
si le droit du combattant sur le sentier d'Allah est qu'au Jour de la 
Résurrection on arrête celui qui lui a causé ce tort, et qu'on dise : « Prends ce 
que tu veux de ses bonnes actions. » ainsi qu'en a informé le Messager d'Allah 
(ci) qui dit ensuite : « Que pensez-vous ? »2 c'est-à-dire : que pensez-vous qu'il 
restera de ses bonnes actions ? Si s'ajoute à cela le fait que la victime de cette 
injustice soit un voisin ou un proche du coupable, l'injustice se multiplie et 

1 Allusion est faite au hadith : « Celui qui trompe un esclave contre ses propriétaires n 'est pas des 
nôtres, celui qui corrompt une femme contre son mari n 'est pas des nôtres. » As-�a/1î!lah (324). 
2 Muslim (1897). 



Péchés et guérison 

devient une injustice aggravée de rupture des liens de parenté et de nuisance 
au voisin, et « n'entrera pas au Paradis celui qui rompt les liens de parenté. »1 ni 
« celui dont le voisin n'est pas préservé de ses fléaux. »2 

Si l'amoureux fou s'aide, pour parvenir à l'être dont il est épris, de 
démons parmi les djinns - par un sort ou autre - s'ajoute au polythéisme et 
à l'injustice, la mécréance de la sorcellerie. S'il ne le fait pas lui-même mais 
l'agrée, il aura agréé la mécréance sans y être contraint, afin de parvenir à 
son but, et cela n'est pas éloigné de la mécréance. En somme, l'entraide à ce 
sujet est une entraide dans le péché et la transgression. 

Quant à ce qui est lié à la réalisation de l'objectif de l'amoureux fou 
comme injustice dont le tort frappe autrui, cela n'est pas ignoré. S'il parvient 
à son objectif vis-à-vis de l' être dont il est épris, ce dernier a d' autres objectifs 
pour lesquels il demande à l'amoureux fou de l'aider, et celui-ci ne peut y 
échapper, ainsi chacun d'eux aide l'autre dans l'injustice et la transgression. 
L'être chéri aide l'amoureux fou dans l'injustice contre ceux qui lui sont liés, 
qu'il s'agisse de sa famille, de ses proches, de son maître ou de son époux ; 
et l'amoureux fou aide l'être dont il est épris dans l'injustice contre celui qui 
s'oppose à la réalisation de son objectif. Chacun d'eux aide l'autre dans la 
réalisation de ses objectifs qui comportent une injustice vis-à-vis des gens. 
Ainsi, la transgression et l'injustice causées aux gens surviennent de leur 
association dans la turpitude, et leur entraide dans l'injustice. C'est l'usage 
entre les fous d'amour et les êtres dont ils sont épris : l'amoureux fou aide 
l'être dont il est épris en ce qui comporte injustice, transgression et iniquité, 
au point qu'il œuvre pour lui à un rang qui ne convient à lui, ni à ses 
semblables, de lui faire obtenir des biens illicites, de se montrer arrogant 
pour lui vis-à-vis d'autrui ; et si l'être chéri se dispute avec une tierce 
personne, il se mettra nécessairement de son côté, qu'il soit coupable ou 
victime. Ceci au point que l'injustice du fou d'amour vis-à-vis des gens ne le 
conduise à ruser pour s' accaparer leurs biens, et les faire parvenir à l'être 
chéri, par le vol, la spoliation, la tromperie, les faux-serments, le brigandage 
et autre. Cela peut même le conduire à tuer celui dont Allah a interdit le 
meurtre, afin de s' accaparer ses biens et les faire parvenir à l'être aimé. 

Tous ces fléaux et beaucoup plus encore, naissent de l'amour fou pour 
les belles apparences, qui mènent à la mécréance claire. Des gens nés en islam 
sont devenus chrétiens en raison de la folie amoureuse, comme cela est arrivé 
à un muezzin qui vit une belle femme sur un toit, fut séduit par elle, 
descendit, entra chez elle et la demanda. Elle lui répondit: « Je suis 

1 Al-Bukhârî (5684) et Muslim (2556). 
2 Al-Bukhârî (5670) et Muslim (46). 

Z5'6 



Péchés et guérison 
chrétienne, si tu embrasses ma religion, je t'épouse. » Il le fit, et le même jour 
il monta à l'étage, tomba et décéda. cAbd Al-Haqq [Al-lshbîlî] le mentionna 
dans son ouvrage A[-cÂqibah. 

Lorsque les chrétiens veulent christianiser un prisonnier, ils lui font voir 
une belle femme, à laquelle ils ordonnent de se faire désirer de lui, jusqu'à 
ce que son amour pour elle s'ancre dans son cœur, elle s'offre à lui s'il entre 
dans sa religion. À ce moment, 

�î �î j /:J 1��r -J� Q:J1 �_,;i1 � �Glf J.;ii\ �1: 6�1 �1 :�,s 
e{���r�_; 

« Allah affermit les croyants par une parole ferme, dans la vie présente 
et dans l'au-delà, tandis qu'Il égare les injustes. Et Allah fait ce qu'Il veut. »1 

Dans la folie amoureuse, le fou d'amour et l'être chéri se causent 
mutuellement injustice, en s'entraidant dans la turpitude et l'injustice, 
chacun d'eux est injuste envers lui-même et son compagnon, et leur injustice 
touche également autrui, ainsi qu'il a précédé. Plus grave encore, leur 
injustice par le polythéisme, car l'amour fou comporte toutes les formes 
d'injustice. 

Si l' être chéri ne craint pas Allah, il expose le fou d'amour à la destruction, 
et c' est là une injustice de sa part que de se faire désirer, de se parer pour lui 
et de l'attirer par tout moyen, afin de lui soutirer ses biens et ce qui lui sera 
utile ; sans pour autant s'offrir à lui, afin que son désir ne disparaisse pas 
après qu'il ait satisfait son envie. Il lui fait ainsi vivre le pire des châtiments, 
et le fou d'amour peut en arriver à tuer son être aimé, afin de se venger, 
surtout si ce dernier s' offre à autre que lui. Combien l'amour fou aura-t-il fait 
de victime des deux côtés ! Combien a-t-il fait disparaître comme bienfaits, 
appauvri comme richesses, fait chuter comme rangs, et disloqué comme 
unions ! Combien a-t-il corrompu de familles, entre pères et fils ! Lorsque la 
femme constate que son époux est fou d'amour d'une autre, elle prend elle 
aussi un amant, ainsi l'homme est hésitant entre le fait de détruire son foyer 
par le divorce, et l'absence d'honneur. Certains choisissent la première 
solution, et d'autres la deuxième. 

L'homme sensé ne doit donc pas permettre à l'amour fou de dominer son 
âme, afin qu'il ne le mène pas à ces méfaits, en totalité, en majorité, ou en 
partie. Celui qui ne le fait pas néglige son âme, et il est trompé par elle, et si 
elle périt, c'est lui qui l'aura fait périr. S'il n'avait pas cessé de regarder le 
visage de son bien-aimé, et de désirer parvenir à lui, la passion amoureuse 

1 Ibrâhîm, v.27. 

29, 



Péchés et guérison 

n'aurait pas dominé son cœur. La première cause de la passion amoureuse 
est l'appréciation, qu'elle naisse du regard ou de l'ouïe. Si cela n'est pas 
accompagné d'un désir d'y parvenir, mais plutôt d'un désespoir que cela 
puisse arriver, cela n'entraîne pas d'amour fou. Et si c'est accompagné d'un 
désir, mais qu' il écarte cela de sa réflexion, et n'y occupe pas son cœur, cela 
ne suscitera pas d'amour fou. S'il se met à réfléchir longuement sur les atours 
de l'être chéri, mais que cela est accompagné d'une peur de ce qui est pour 
lui plus grand que la jouissance du fait de parvenir à l'être aimé - qu' il 
s'agisse d'une peur religieuse, comme le fait d'entrer en Enfer, de susciter la 
colère du Contraignant, et de réunir des péchés - et que cette peur domine 
le désir et la réflexion, cela ne suscitera pas d'amour fou. S'il manque cette 
peur, mais que cela est accompagné d'une peur mondaine, comme la peur 
de la destruction de sa personne, ses biens, son honneur, son rang auprès des 
gens, ou sa déchéance aux yeux de celui qu'il estime, et que cette peur 
domine ce qui pousse à cet amour fou, il le rejettera. S'il craint de perdre ce 
qui lui est plus aimé et plus utile que l'être dont il s'est épris, et s' il donne 
priorité à cet amour sur celui de l' être chéri, il repoussera cet amour fou. Mais 
si rien de cela ne survient, et que l'amour pour l'être chéri domine, il attire à 
lui totalement le cœur, et l'âme penche totalement vers lui. 

Si on objecte : vous avez mentionné les fléaux, nuisances et méfaits de 
l'amour fou, mais pourquoi n'avez-vous pas mentionné ses bienfaits et 
profits, parmi lesquels : la délicatesse, le soulagement et l'allègement de 
l'âme, la disparition de ses pesanteurs, son divertissement, son entraînement 
vers les comportements nobles que sont le courage, la générosité, la civilité, 
l'affabilité et la douceur ? 

On dit à Yahyâ Ibn Mucâdh Ar-Râzî : « Ton fils est fou amoureux 
d'untelle. » Il répondit : « Louange à Celui qui a fait qu'il soit de nature 
humaine ! » 

Un autre dit : «  L'amour fou est la maladie des cœurs nobles. » 

Un autre encore dit : « L'amour fou ne convient qu'à celui qui est doté 
d'une civilité apparente et d'une nature pure, ou celui qui est doté d'une 
langue distinguée et d'une bienfaisance complète, ou celui qui est doté d'un 
comportement brillant et d'une origine éclatante ! » 

Un autre dit : « L'amour fou enhardit le cœur du couard, éclaircit l'esprit 
de l'imbécile, détend la paume de l'avare, rabaisse l'orgueil des rois, apaise 
les comportements farouches, et elle est la proche et la compagnie de celui 
qui n'en a pas. » 

Z?Z 



Péchés et guérison 
Un autre encore dit : « L'amour fou dissipe les lourdeurs, adoucit l'âme, 

épure les troubles du cœur, et suscite l'entrain pour les actes nobles, comme 
l'a dit le poète : 

Périra en ce monde celui qui est clément envers vous 
Lorsqu'il sera frappé par un malheur du côté de l 'amour 

Une âme noble qui dissimule tellement son amour secret pour vous 
Que s'il était questionné sur vos propos, il ne saurait les reconnaître 

Il espère, au soir, tomber malade, afin 
Qu'elle entende ses plaintes et lui écrive 

Il s'agite pour le bien dans la recherche de l'élévation 
Afin que ses traits soient un jour loués auprès de Laylâ 

L'amour fou amène donc aux comportements nobles ! 

Un sage a dit : « L'amour fou dompte l'âme et épure les comportements. 
L'afficher est naturel, et la cacher est une contrainte. » 

Un autre dit : «  Celui dont l'âme ne se réjouit pas du son d'une musique, 
et d'un beau visage, son humeur est viciée et demande un remède ! » et il dit 
en vers : 

Si tu ne connais ni l'amour fou ni les passions 
Tu n'as aucune part des plaisirs de la vie 

Et d'autres ont dit : 
Si tu ne connais ni l'amour fou ni les passions 
Tu es semblable à une branche dans le désert 

Si tu ne connais ni l'amour fou ni les passions 
Sois une pierre dure à côté d 'un rocher 

Si tu ne connais ni l'amour fou ni les passions 
Va brouter de la paille, car tu es un âne 

Un fou d'amour doté de chasteté et de préservation dit : « Soyez chastes 
et vous serez nobles ; soyez follement amoureux et vous aurez de l'esprit. » 

On dit à un fou d'amour : « Que faisais-tu lorsque tu obtenais celui que 
tu désirais ? »  Il répondit : « Je délectais mon regard de son visage, j'apaisais 
mon cœur par sa mention et sa conversation, je couvrais ce qu'il n'aimait pas 
voir découvert, je ne commettais aucun acte ignoble qui puisse violer son 
engagement. » Puis il dit en vers : 

Je m 'isole avec lui mais reste chaste par respect 
Et par peur de la religion, je ne suis pas de ses amants 

Telle l 'eau dans la main du jeûneur qui la désire 
Par soif, mais patiente sur son goût succulent 



Péchés et guérison 

Ishâq Ibn Ibrâhîm dit : « L'âme des fous d'amour est un parfum suave, 
leur corps est délicat et léger, leur promenade est intimité, leurs propos 
donnent vie aux cœurs morts et font croître la raison, et sans l'amour fou et 
les passions, il n'y aurait aucun délice en ce bas-monde. » 

Un autre dit: « L'amour fou est pour les âmes comme la nourriture pour 
les corps. Le délaisser nuit, et en abuser tue. » À ce sujet, on a dit : 

Ma bien-aimée, l'amour comporte délectation 
Mais malheur perpétuel et afflictions 

C'est pourquoi la vie n'est rien sans lui 
Et la vie n'est bonne que par l'existence d'un bien-aimé 

Il n'y a aucun bien en ce bas-monde sans compagne 
Ni dans un plaisir qui ne comporte pas de bien-aimé 

Al-Kharâ'i!î rapporte de Abû Ghassân qu' Abû Bakr As-�iddîq (�) passa 
devant une servante qui disait : 

Je l'ai désiré avant de couper mes amulettes 
Penchant vers lui tel un roseau délicat 

Il lui demanda : « Es-tu de condition libre ou esclave ? - Esclave. - Qui 
désires-tu? » Elle tarda à répondre, il insista, et elle dit : 

Je suis celle avec le cœur de laquelle les passions ont joué 
Et qui est mort d'amour pour Mub_ammad Ibn Al-Qâsim 

Il la racheta à son maître, l'envoya à Muhammad Ibn Jacfar Ibn Abî Iâlib, 
et dit : « Elles sont les tentations des hommes. Par Allah, combien d'hommes 
nobles sont morts à cause d'elles, et combien d'hommes en bonne santé se 
sont détériorés. »1 

Une servante vint se plaindre auprès de cUthmân Ibn cAffân d'un homme 
parmi les An�âr, et cUthmân lui dit : « Qu'as-tu ? - Ô Commandeur des 
croyants ! J'ai été frappé [par l'amour] pour son neveu, et je ne cesse de 
l'observer. » cUthmân dit à cet homme : « Soit tu l'offres à ton neveu, soit je 
te donne sa valeur de mes biens. » Il répondit: « Je te prends à témoin, ô 
Commandeur des croyants, qu'elle est à lui. » 

Nous ne renions pas la corruption de l'amour fou lié à l'accomplissement 
de la turpitude avec l'être chéri, et nous ne parlons que de l' amour fou chaste, 
de l'homme intelligent, dont la religion, la chasteté et l'honneur l'empêchent 
de corrompre ce qui est entre lui et Allah, et ce qui est entre lui et l'être chéri, 
en commettant ce qui est illicite. Ceci à l'exemple de l'amour fou des pieux 
prédécesseurs et des grands imams. cUbayd Allah Ibn cAbd Allah Ibn cUtbah 

1 fctilâl Al-Qulûb (231), la chaîne de transmission n'est pas authentique. 



Péchés et guérison 
Ibn Mascûd, un des sept grands jurisconsultes [de Médine] , connut l'amour 
fou au point que cela soit célèbre, et personne ne le lui a reproché, et au 
contraire on considérait comme injuste celui qui le blâmait. Ainsi il dit : 

Tu as dissimulé les passions au point que cela te nuise 
Des gens t'ont blâmé et leur blâme est une injustice 

Les gens mauvais t 'ont calomnié, et avant eux 
Les passions t'ont blâmé, sans que la dissimulation ne serve 

Tu es comme An-Nahdî qui mourut de chagrin 
Sur les traces de Hind, ou celui dont la maladie dévoile les formes 

Penses-tu que parvenir à l 'être aimé est péché 
N'est-ce pas que l'abandon de l'être aimé est le péché ? 

Goute à son abandon, dont tu prétendais 
Qu'il était droiture, et cette prétention fut peut-être mensongère 

cUmar Ibn cAbd Al-cAzîz et son amour fou pour la servante de son 
épouse, Fâpmah Bint cAbd Al-Malik, sont célèbres. C'était une servante 
d'une beauté exceptionnelle, et il était séduit par elle. Il la demandait à son 
épouse, et insistait pour qu'elle la lui offre, mais elle refusait, alors que la 
servante était encore au plus bel âge. Lorsqu'il devint Calife, Fâpmah fit 
venir la servante, et la prépara, alors qu'elle était un modèle de beauté. Puis 
Fâ!imah s'introduit auprès cUmar et dit: « Ô Commandeur des croyants ! Tu 
étais séduit par ma servante, tu le m'as demandée, et je te l'ai refusée, mais 
aujourd'hui je suis disposée à te la donner. » Lorsqu'elle lui dit cela, la joie 
apparut sur son visage, et il dit: « Amène-la-moi rapidement. » Lorsqu'elle 
s'introduit auprès de lui, il fut plus séduit encore, et il lui dit: « Enlève tes 
vêtements. » Elle s'exécuta, puis il lui dit: « Reste où tu es. Dis-moi à qui tu 
appartenais ? Et comment tu es arrivé chez Fâ!imah ? - Al-Hajjâj infligea une 
amende à un de ses représentants à Kûfah, et j'étais esclave de ce 
représentant. Il me prit, m'envoya à cAbd Al-Malik, et m'offrit à Fâ!imah. -
Et qu'est-il advenu de ce représentant ? - Il est mort. - A-t-il laissé des 
enfants ? - Oui. - Quelle est leur condition ? - Mauvaise. - Remets tes 
vêtements, et repars d'où tu viens. » Puis il écrivit à son représentant en Irak : 
« Envoie-moi untel fils d'untel. » Lorsqu'il se présenta, il lui dit: « Indique­
moi toutes les amendes que Al-Hajjâj a infligé à ton père. » et il ne lui indiqua 
pas une amende, sans qu'il ne l'acquitte pour lui, puis on fit venir la servante 
qu'on lui donna, et il dit : « Prends garde à elle, car ton père a surement 
souffert en raison d'elle. - Elle est à toi, ô Commandeur des croyants. - Je 
n'en ai pas besoin, achète-la moi, sinon je ne serais pas de ceux qui interdisent 
à leur âme de suivre ses passions. » Alors que le jeune était sur le point de 
partir, la servante dit : « Et ton amour, ô Commandeur des croyants ? » Il 



Péchés et guérison 
répondit : « Il est intact, et plus grand encore. » Et la servante demeura dans 
l'esprit de cUmar jusqu'à sa mort.1 

De même Abû Bakr Muhammad Ibn Dâwud Ad-Dhâhirî, le célèbre 
savant de nombreux domaines de la science comme le fiqh, le hadith, 
l'exégèse, la littérature, qui eut un avis personnel dans le fiqh, qui compte 
parmi les grands savants, et dont l'amour fou est célèbre. Nif!awîh dit : Je 
suis entré chez lui pendant la maladie dont il décéda, et lui dis : « Comment 
te sens-tu ? - L'amour pour celui que tu sais a suscité en moi ce que tu vois. 
- Qu'est-ce qui t' empêche de jouir de lui si tu le peux ? - La jouissance est de 
deux forme : la première est celle du regard permis, et la deuxième celle de 
la jouissance interdite. Le regard permis est ce qui a suscité en moi ce que tu 
vois. Quant à la jouissance interdite, m'en empêche ce que m'a rapporté mon 
père, d'après Suwayd Ibn Sacîd, d'après cAlî Ibn Mushir, d'après Abû Yahyâ 
Al-Qattât, d'après Mujâhid, d'après Ibn cAbbâs (�) qui rapporte que le 
Prophète (�) a dit : « Celui qui tombe follement amoureux, dissimule cela, reste 
chaste, et patiente, Allah lui pardonne et le fait entrer au Paradis. »2 Puis il dit en 
vers : 

Vois le sortilège se diffuser dans son regard 
Vois la noirceur dans son regard paisible 
Et vois les poils au-dessus de son regard 

Semblables à des fourmis rampant sur de l 'ivoire 
Qu'ont-ils à réprouver la noirceur sur ses joues 
Ils ne réprouvent pas les fleurs sur les branches 

Si le défaut de sa joue sont ces quelques poils épars 
Alors le défaut des yeux sont les poils des paupières 

Je lui dis : « Tu renies l'analogie dans le fiqh et tu l'acceptes dans la 
poésie ? » il répondit : « L'emprise de l'amour et la domination de l'âme le 
réclament. » et il décéda dans la nuit. »3 

En raison de son bien-aimé, il écrivit son ouvrage Az-Zahrah dans lequel 
il dit : « Celui qui désespère de celui qu'il désire et ne meurt pas sur le champ, 
cela le soulagera. Ceci car la première frayeur du désespoir touche le cœur 
qui n'y est pas préparé ; quant à la deuxième elle parvient au cœur qui a déjà 
été foulé par la première. »4 [ • • •  ] 

1 Jctilâl Al-Qulûb (61-62), la chaîne de transmission n'est pas authentique. 
2 Ibn Al-Qayyim va évoquer ce hadith à la fin du chapitre. 
3 As-Siyar (13/109). 
4 Az-Zahrah, p.452. 



Péchés et guérison 

On l'interrogea également un jour de la sorte : 
Ô Ibn Dâwud ! Ô savant de l 'Irak ! 

Réponds-nous concernant les regards mortels 
Impliquent-ils ce qu'ils ont causé comme blessures 

Ou rendent-ils licite le sang des fous d'amour ? 
Il écrivit de sa main la réponse sous les deux vers : 

J'ai une réponse concernant les fous d'amour 
Écoute-la, car elle est tirée d'entrailles tourmentées 

Lorsque tu as interrogé sur les passions, tu m'as enflammé 
Et tu as fait couler une larme encore jamais versée 

Si un être chéri tourmente un fou d'amour 
Le tourmenté est le plus heureux des fous d'amour 

L'auteur du livre Manâzil Al-Ab_bâb, Shihâb Ad-Dîn Mahmûd Ibn 
Sulaymân Ibn Fahd, qui mit par écrit les règles de la composition (Al-Inshâ') 
a dit : J'ai dit en réponse aux deux vers, en respectant leur mesure, et en 
répondant à celui qui interroge 

Dis à ceux qui interrogent sur le regard 
Qu'il joue dans le sang des fous d'amour 
Le dos du sabre ne cause aucune blessure 
S'il détourne le tranchant d'un sang versé 

Les sabres du regard sont plus en devoir d'être 
Détournés de ce qui blesse les fous d'amour 

Tous ceux qui périssent sous leurs coups sont des martyrs 
C'est pourquoi ils préfèrent souffrir d'une longue maladie et continuer à vivre 

[pour continuer à aimer] 
À l'exemple de celle-ci, une fatwa que l'on transmit à shaykh Abû Al­

Kha!!âb Mahfûdh Ibn Ahmad Al-Kalûdhânî, le shaykh du rite hanbalite à 
son époque, qu'Allah lui fasse miséricorde : 

Soumets à l 'imam Abû Al-Khall.âb une question 
Parvenue à toi, et dont tu es seul digne 

Qu'encourt un homme qui veut accomplir la prière 
Et à l 'esprit duquel vient la beauté d'une femme 

Il répondit sous la question qu'on lui adressait 
Dis à l 'auteur de la question 

Qui a réjoui mon cœur plutôt que de le courroucer 
Celle qui l'a détourné de son adoration 

Est une jeune fille jolie, ainsi il s'est détourné et distrait 
S'il se repent et rattrape son adoration 

La miséricorde d'Allah recouvre celui qui désobéit et se distrait 



Péchés et guérison 
cAbd Allah Ibn Macmar Al-Qaysî a dit : Une année, j'ai accompli le 

pèlerinage, puis je suis entré une nuit dans la mosquée de Médine, afin de 
rendre visite à la tombe du Messager d'Allah (�) - Alors que j'étais assis, cette 
nuit, entre la tombe et la chaire, j'entendis des gémissements auxquels je 
tendis l'oreille. [ . . .  ] Puis la voix cessa, et je ne sus d'où elle provenait. Puis 
les pleurs et gémissements reprirent [ . . .  ] Je suis allé trouver l'origine des 
vers, et leur auteur ne s'en rendit compte que lorsque je parvins à ses côtés, 
j'ai alors vu un jeune homme dans sa prime jeunesse, dont les pleurs avaient 
creusé deux sillons sur ses joues. Je l'ai salué et il me dit : « Assieds-toi, qui 
es-tu ? - cAbd Allah Ibn Macmar Al-Qaysî. - Désires-tu quelque chose ? -
Oui, j'étais assis dans le jardin [ du Paradis, entre la chaire et l'appartement 
du Prophète (�)], et ta voix m'a séduit. Que mon âme te soit donnée en 
rançon, que ressens-tu ? - Je suis cUtbah Ibn Al-Hubâb Ibn Al-Mundhir Ibn 
Al-Jamûh Al-An�ârî. Je me suis rendu un jour à la mosquée des coalisés, et 
j'y ai accompli la prière, puis je me suis éloigné non loin, et me suis trouvé 
face à des femmes qui venaient d'un pas léger, et au milieu desquelles se 
trouvait une jeune fille d'une beauté éblouissante et parfaite. Elle s'arrêta 
devant moi et me dit : « Ô cUtbah ! Que dis-tu du fait d'aller vers celui qui 
cherche à venir vers toi ? » Puis elle m'a laissé, elle est partie, et je n'ai plus 
jamais eu de nouvelles d'elle, et je n'ai pu retrouver sa trace. Je suis, depuis, 
désemparé, et j'erre d'un endroit à l'autre. » Puis il cria et s'évanouit, puis il 
reprit conscience, comme si ses pommettes étaient teintes au mémécyle, et il 
dit : 

Je vous vois par mon cœur depuis des contrées loin taines 
Me voyez-vous par le cœur, malgré mon éloignement ? 

Mon cœur et mon regard vous regrettent 
Mon âme est auprès de vous, et votre souvenir auprès de moi 

Je n'apprécierais la vie que lorsque je vous verrais 
Même si je suis au Firdaws ou au Paradis éternel 

Je lui dis : « Ô jeune homme ! Repens-toi auprès de ton Seigneur, et 
demande-Lui pardon pour ton péché, car les frayeurs de l'au-delà sont 
devant toi. - Je ne serais réconforté que « lorsque les deux tanneurs 
reviendront ».1 » Je suis resté avec lui jusqu'à l'apparition de l'aube, et je lui 
ai dit : « Allons à la mosquée des coalisés, il se peut qu'Allah soulage ton 
affliction. » Il répondit : « Je l'espère, si Allah le veut, par la bénédiction de 
ton apparition. » Nous sommes donc partis jusqu'à parvenir à la mosquée 
des coalisés, où je l'ai entendu dire 

1 Expression qui désigne une chose perpétuelle, et qui a pour origine la disparition de deux 
hommes de <Anazah partis chercher du tanin, et qui ne sont jamais revenu. 



Péchés et guérison 

Si seulement en ce mercredi, les hommes 
Ne s'étaient pas dispersés pour m'annoncer une réjouissance 

Telle une gazelle pour laquelle je me consume d'amour 
Et qui se rend à la mosquée des coalisés le visage voilé 

Disant aux gens qu'il cherche la récompense 
Mais il n'est pas venu chercher le bien et espérer la récompense 
S'il désirait la récompense il ne serait pas venu en fanfaronnant 

Enduit de miettes de musc et teint 
Puis nous nous sommes assis jusqu'à accomplir la prière du Dhuhr, c'est 

alors que des femmes sont arrivées, mais la jeune fille n'était pas parmi elles. 
Elles se sont arrêtées devant lui et lui ont dit : « Que dis-tu de celle qui 
cherche à te rejoindre et te rend mélancolique ? - Qu'en est-il d'elle ? - Son 
père l'a prise et l'a emmenée vers les contrées de Samâwah. » Je les ai 
interrogées concernant la jeune fille, et elles m'ont répondu : « Il s'agit de 
Rayyâ Bint Al-Ghi!rîf As-Sulamî. » cUtbah leva la tête vers elles et dit : 

Ma bien-aimée Rayyâ m'a de nouveau devancé 
Et sa caravane est partie vers les contrées de Samâwah 

Ma bien-aimée, mes pleurs m'ont fait perdre la vue 
Puis-je emprunter des yeux à un autre ? 

Je lui dis: « Je suis venu avec beaucoup d'argent que je voulais donner 
aux pauvres qui ne mendient pas. Par Allah, je le dépenserai pour toi, jusqu'à 
ce que tu sois satisfait et plus encore, alors allons à la mosquée des An§âr. » 

Nous nous y sommes rendus, jusqu'à parvenir devant un groupe d'entre 
eux, je les ai salués et ils m'ont répondu de la meilleure manière. Je leur dis : 
« Ô gens! Que dites-vous de cUtbah et de son père? - Ils comptent parmi 
l'élite des arabes. - Il a été frappé par un drame des passions, et je veux 
uniquement votre aide pour nous rendre à Samâwah. - Nous sommes à ton 
service. » Nous nous mîmes en selle, jusqu'à parvenir aux demeures de la 
tribu de Sulaym. On annonça à Al-cI!rîf notre arrivée, et il vint vers nous pour 
nous accueillir. Il dit : « Salut à vous, nobles gens. - Toi de même, qu'Allah 
te salue, nous sommes tes hôtes. - Vous êtes dans la plus généreuse des 
demeures. Ô gens de cUbayd, installez ces gens. » On posa des tapis et 
coussins, on fit des sacrifices, mais nous dîmes: « Nous ne mangerons que 
lorsque tu auras répondu à notre requête. - Quelle est-elle? - Nous 
demandons ta noble fille en mariage pour cUtbah Ibn Al-Hubâb Ibn Al­
Mundhir. - La décision de celle que vous demandez en mariage lui 
appartient, je vais entrer et l'en informer. » Il entra en colère chez sa fille qui 
lui dit : « Ô père ! Qu'ai-je à voir la colère sur ton visage ? - Les An§âr sont 
venus me trouver pour te demander en mariage. - Ce sont des gens nobles 
pour lesquels le Prophète (j;) a demandé pardon, qui me demande parmi 
eux ? - cUtbah Ibn Al-Hubâb. - Par Allah, j'ai entendu que cUtbah respecte 



Péchés et guérison 

ses engagements, et qu'il atteint les objectifs qu'on lui fixe. - J'ai juré que je 
ne te marierai jamais à lui, car on m'a rapporté que tu lui avais parlé. - Cela 
n'est pas arrivé, mais puisque tu as prêté serment, les An§ar n'acceptent pas 
les refus déshonorants, refuse avec courtoisie. - Comment ? - Demande une 
dot élevée, ainsi ils repartiront et n'accepteront pas. - Tu as bien parlé ! » Il 
sortit promptement et dit : « La jeune fille est d'accord, mais je demande une 
dot d'une valeur égale à ses semblables, alors qui s'en acquittera ? » cAbd 
Allah Ibn Macmar dit : « Moi. Demande ce que tu veux. - mille mithqâl1 d'or, 
cent vêtements d'étoffe, et cinq flacons d'ambre. - Tu auras tout cela. Ai-je 
répondu à ta demande ? - Oui. » cAbd Allah dit : j'ai envoyé un groupe de 
Ansâr à Médine, ils apportèrent tout ce qui avait été demandé, on fit le repas 
de noce, et nous sommes restés pour cela plusieurs jours. » Puis il dit : 
« Prenez votre jeune fille, et partez unis. » Il la plaça sur une litière 
accompagnée de trente bêtes chargées d'ustensiles et présents. Nous fîmes 
nos adieux avant de nous mettre en route. Mais alors qu'il ne nous restait 
qu'une étape à parcourir pour arriver à Médine, nous vîmes arriver une 
troupe qui nous chargeait, que je pensais être de Sulaym. cUtbah se lança 
contre eux, tua plusieurs hommes, en blessa d'autres, puis revint avec une 
blessure dont coulait le sang. Il tomba à terre et s'évanouit sur sa joue. La 
troupe s' éloigna, alors que cUtbah était passé de vie à trépas. Nous dîmes : 
« Ô cUtbah ! » La jeune fille nous entendit, se jeta de la chamelle, poussa un 
cri de douleur et dit en vers : 

J 'ai enduré, sans patienter mais 
En donnant espoir à mon âme qu'elle te rejoindrait 

Si mon âme était juste, elle t 'aurait 
Devancé dans la mort 

Après toi et moi, personne ne sera un bien-aimé juste 
Et aucune âme ne sera en harmonie avec une autre 

Puis elle hurla et passa de vie à trépas. Nous leur avons creusé une seule 
tombe et les avons enterrés ensemble, puis je suis revenu à Médine où je suis 
resté sept ans. Puis je suis parti vers le Hijâz et suis revenu à Médine. Je me 
suis dit : « Par Allah, je vais visiter la tombe de cUtbah. » Je me suis rendu 
sur la tombe et j'y ai trouvé un arbre couvert de bandeaux rouges et jaunes. 
J'ai demandé aux habitants du lieu : « Que dit-on de cet arbre ? » Ils 
répondirent : « On dit que c'est l'arbre des jeunes mariés. » 

Et s'il n'y avait pour permission de l'amour fou que le hadith rapporté 
avec une bonne chaîne de transmission qui est le hadith de Suwayd Ibn Sacîd, 
d'après cAlî Ibn Mu§-hir, d'après Abû Yahyâ Al-Qattâb, d'après Mujâhid, 

1 Al-Mithqâl est une unité de masse égale à 4,25 grammes, utilisée pour les métaux précieux, un 
dinar d'or est égal à un mithqâl. 

)66 



Péchés et guérison 

d'après Ibn cAbbâs qui rapporte que le Prophète (�) a dit : «  Celui qui est fou 
amoureux, mais reste chaste, dissimule cela, et meurt, est martyr. »1 [ce serait 
suffisant] . 

[Ibn Al-Qayyim mentionna ensuite plusieurs chaînes de transmission de 
ce hadith.] 

De même, le maître des premiers et derniers, le Messager du Seigneur de 
l'univers (�) vit Zaynab Bint Jahsh (�) et dit : « Gloire à Celui qui retourne 
les cœurs ! »2 Elle était l'épouse de Zayd Ibn Hârithah, son esclave affranchi. 
Lorsqu'il voulut la répudier, il lui dit : « Crains Allah et garde ton épouse. » 

Mais lorsqu'il la répudia, Allah (�), du haut des sept cieux, la maria à Son 
Messager (�). C'est Allah qui fut son tuteur et le tuteur de son mariage à Son 
Messager (�), Il établit le contrat de mariage au-dessus de Son Trône, et 
révéla à Son Messager (�) : 

� ,,,,,, .. ,: i >- ,..... t  >--:, ,,,,, ✓ ,-:t, .,,, �-::;:,,,,.  ,.> ,,. � "  � .:., 1  J>I 4.U\., LJ" l;.l l  c.?-J �� 4.,11\ 

« Rappelle-toi quand tu disais à celui qu'Allah avait comblé de bienfaits, 
comme toi-même l'avais comblé : « Garde ton épouse et crains Allah », et tu 
cachais au fond de ton âme ce qu'Allah allait rendre public. Tu craignais les 
gens, et Allah est plus digne de ta crainte. »3 

Et Dâwud (�') qui avait quatre-vingt-dix-neuf épouses, puis aima une 
femme, et l'épousa, complétant ainsi à cent.4 

Az-Zuhrî a dit : « Le premier amour fut en islam : l'amour du Prophète 
(�) pour cÂ'ishah (�) . »5 Et Masrûq la nommait « la bien-aimée du Messager 
du Seigneur de l'univers (�) . » 

Abû Qays, l'esclave affranchi de cAbd Allah Ibn cAmr a dit : « cAbd Allah 
Ibn cAmr m'envoya demander à Umm Salamah : Le Prophète (�) 
embrassait-il ses épouses alors qu'il jeûnait ? - Non. - cÂ'ishah (�) a dit que 
le Prophète (�) l'embrassait alors qu'il jeûnait. - Lorsque le Prophète (�) 
voyait cÂ'ishah, il ne pouvait s'en empêcher, par amour, mais moi non. »6 

1 Ibn Al-Qayyim va évoquer ce hadith à la fin du chapitre. 
2 Ad-Q_a<îfah (6848), shaykh Al-Albânî qualifie ce hadith de Munkar jiddan, ce qui est un degré 
de faiblesse très élevé. 
3 Al-Allzâb, v.37. 
4 Tafsîr At-Iabarî (23/150-151), il s'agit d'un hadith qui n'est pas authentique. 
5 Il s'agit d'un récit mensonger, voir Al-Mawd_û<ât (2/267). 
6 Al-Irwâ' (4/84), la chaîne de transmission comporte deux imperfections. 

j6J 



Péchés et guérison 

Sacd Ibn Ibrâhîm rapporte de cÂmir Ibn Sacîd et de son père : « lbrâhîm, 
l'ami intime d'Allah (;%§1), rend visite à Hâjar chaque jour depuis le Shâm sur 
Al-Burâq, en raison de son amour éperdu pour elle, et le peu de patience face 
à son absence. »1 

Al-Kharâ'i!î mentionne2 que cAbd Allah Ibn cUmar (�) acheta une 
servante byzantine qu'il aimait éperdument. Un jour, elle tomba d'une de 
ses mules, il essuya la terre de son visage et l'embrassa. Elle lui disait 
constamment : « Maître, tu es bon. » Puis elle s'enfuit, il éprouva pour elle 
un amour intense et dit : 

Je pensais être bon, mais elle est partie 
Et aujourd'hui je sais que je ne suis pas bon 

Abû Muhammad Ibn Hazm a dit : « Nombre de califes bien guidés et 
d'imams ont aimé. »3 

Un homme dit à cUmar Ibn Al-Khattâb : « Ô Commandeur des croyants ! 
J'ai vu une femme, et je suis tombé éperdument amoureux d'elle. » Il 
répondit : « C'est une chose que tu ne contrôles pas. » 

Nous répondons à tout cela, et c'est Allah qui accorde le succès : 

À ce sujet, il est nécessaire de distinguer l'illicite du permis, et l'utile du 
nuisible, et de ne pas juger la chose blâmable et réprouvable, ou louable et 
acceptable, de manière globale. Mais il faut exposer sa disposition légale et 
dévoiler ce qu'il en est en mentionnant ses implications. Sinon, l'amour fou 
n'est, en soi, ni louable ni blâmable, et nous mentionnerons l'amour 
bénéfique et nuisible, permis et illicite. 

Sache que le plus bénéfique, obligatoire, élevé, et grandiose des amours 
est celui pour l'amour duquel les cœurs ont été créés, et dont la nature des 
créatures consiste à Le déifier. C'est sur lui qu'ont les cieux et la terre furent 
établis et les êtres créés. Il est l'essence de l'attestation qu'il n'y a de divinité 
digne d'adoration qu'Allah, et la divinité est celle que les cœurs déifient par 
l'amour, la vénération, la glorification, la soumission, la sujétion et la 
servitude. L'adoration ne convient qu'à Lui seul, et l'adoration consiste en la 
perfection de l'amour associée à la perfection de la soumission et de 
l'humiliation. L'association en cette servitude compte parmi les pires 
injustices, qu'Allah ne pardonne pas. Allah (�) est aimé pour Lui-même, de 
tous les points de vue, et tout ce qui est autre que Lui n'est aimé qu'en 
conséquence de Son amour. 

1 [ctilâl Al-Qulûb (311), la chaîne de transmission n'est pas authentique. 
2 Ibn cAsâkir dans At-Târîkh (31/178), la chaîne de transmission n'est pas authentique. 
3 Iawq Al-H_amâmah (5). 

J6Z 



Péchés et guérison 

L'obligation de l' amour d'Allah est indiquée par l'ensemble de Ses Livres 
révélés, le prêche de tous Ses Messagers, la saine nature sur laquelle Il a créé 
Ses serviteurs, ce qu'il a établi en eux comme raison, et les bienfaits dont Il 
les a couverts, car les cœurs sont créés sur l'amour pour celui qui se montre 
généreux et bon. Alors que dire de Celui dont émane toute bienfaisance, et 
dont proviennent, seul et sans associé, tout ce que possèdent Ses créatures 
comme bienfaits, comme Allah (�) dit: 

l'Di � !:�:â .Î( !t11 ><"� " (1 �{ �-:., / < _,,, ·� - -t'". ,,,,,,, 
'g ûJ___,.!--;- 1--}}' ..f'P'  � .)�>-' ;.li  � � � r-""t l.A.J 

« Tout ce que vous possédez comme bienfait provient d'Allah. Puis quand 
le malheur vous touche, c'est Lui que vous implorez à haute voix. »1 

De même, ce qu'il a fait connaître à Ses serviteurs de Ses Noms 
magnifiques et de Ses Attributs élevés, ainsi que ce qu'indiquent les 
conséquences de Ses Actes, comme perfection, splendeur, majesté et gloire. 

L'amour est provoqué par deux motifs : la beauté et la majesté, et le 
Seigneur (�) possède la perfection totale en cela. Il est Beau et aime la beauté, 
et plus encore toute la beauté Lui appartient ; et toute majesté vient de Lui, 
ainsi rien d'autre que Lui ne mérite d'être aimé pour soi. Allah (�) dit : 

>- J �•,> 
• 

,> :î::' ,,,,, � ,>�,> .>. ·� 
,u1\ • J "1,5 411\ .:., • • . · \ I• 

. ,.. - � � û, ,..r 

« Dis : Si vous aimez vraiment Allah, suivez-moi, et Allah vous 
aimera. »2 

"(;::_ .. -:: -.: .-- =�t, ,,,,,. :.J-, ., ... � _, ,,, ,>! > •: _,-:,,, .. \; < •  ... < ✓
.� _  �--- .,,. ,,,. . _,,,. ,,, ,,,J ... ,...-!b; ._, ,:.:r:_I �__;.., � ,, � ,.i..i�.J � 1.>4; ....ul '-! . .J.,-! ��-:. ._r- � J..j.J.. i.r �\,. 2C I li:,-_ 

0 � �; �î; {'�.;,. �� �1 µ �·� �1 i.:_;î 5�� -1; �r � � �_J� 0'�î 

0 /, > 1,-::i' >> ,, ,,, .  -:{ ' > " " " ,.{'\" 0�1_....,. ;.ul ..,-,� .:.,� 1_,:-..1 .. .:t� c., 

« Ô vous les croyants ! Quiconque parmi vous apostasie sa religion, 
(alors sachez que) Allah suscitera un peuple qu'Il aime et qui L 'aime, humble 
envers les croyants et fier et puissant envers les mécréants, qui lutte sur le 
sentier d'Allah, ne craignant aucun reproche. Telle est la grâce d'Allah qu'Il 
accorde à qui Il veut, et Allah est Immense et Il sait tout. Vos alliés ne sont 
qu'Allah, Son messager, et les croyants qui accomplissent la prière, 
s 'acquittent de la Zakat, et s'inclinent [devant Allah]. Et celui qui prend pour 

1 An-Nafll, v.53. 
2 ÂI cJmrân, v.31. 

J6J 



Péchés et guérison 
alliés Allah, Son messager et les croyants, [réussira] car c'est le parti d'Allah 
qui sera victorieux. »1 

Le fondement de l'alliance est donc l'amour, il n'y a donc aucune alliance 
sans amour, de même que le fondement de l'inimitié est la haine. Allah est 
l'allié de ceux qui ont cru, et ils sont Ses alliés. Ils Le prennent pour allié en 
L'aimant, et Il les prend pour alliés en les aimant. Ainsi, Allah est allié de Son 
serviteur en fonction de son amour pour Lui. C'est pour cette raison qu'Allah 
(�) a désavoué celui qui prend des alliés en dehors de Lui, au contraire de 
celui qui prend pour alliés Ses alliés, car il ne les aura pas pris pour alliés en 
dehors de Lui, mais son alliance avec eux compte parmi la complétude de 
l'alliance avec Lui. 

Allah (�) a désavoué ceux qui mettaient un autre au même rang que Lui 
dans l'amour, et Il a mentionné que celui qui agit ainsi Lui attribue un égal 
qu'il aime comme on aime Allah, et Il dit 

H, ,�> >- ·-q ,> ,.. \,.. ,.. ·'+ ..,:; \  w .',Y,>,, >, > (( i :;Î > � V .,. 1� 1 \ _,./ ,.. � � .,.L;.., � .. �� '.J � � ["f� .) ..,Ü � �-P � � iJ" W-: \,;.I �J 

« Parmi les gens, il en est qui prennent, en dehors d'Allah, des égaux à 
Lui, en les aimant comme on aime Allah. Et l'amour des croyants pour Allah 
est plus fort [que celui de ces gens pour leurs idoles]. »2 

Il mentionna ceux qui Lui attribuaient des égaux dans l'amour, et ils 
diront en Enfer à ce qu'ils adoraient : 

0 �1 .;,� �p �l 0 ��'1 � J:Î d'0;�t 
« Par Allah ! Nous étions vraiment dans un égarement évident, lorsque 

nous faisions de vous les égaux du Seigneur de l'univers ! »3 

C'est avec cette unicité dans l'amour qu'Allah a envoyé tous Ses 
messagers et révélé l'ensemble de Ses livres. Et c'est à cette même unicité 
qu'a appelé l'ensemble des messagers, du premier au dernier. C'est 
également la raison pour laquelle ont été créés les cieux et la terre, le Paradis 
et !'Enfer, faisant du Paradis la demeure de ses adeptes, et de l'Enfer la 
demeure de ceux qui Lui associent en cela. Le Prophète (�) a juré : « Aucun 
de vous ne croira tant qu'il ne m'aimera pas plus que son enfant, son parent et 
l'ensemble des gens. »4 Alors que dire de l'amour d'Allah (�) ? Et il dit à 
cUmar : « Non, ô cLJmar, [tu ne croiras réellement] que lorsque tu m'aimeras plus 
que ta propre personne. » C'est-à-dire : tu ne croiras que lorsque ton amour 

1 Al-Mâ'idah, v.54-56. 
2 Al-Baqarah, v.165. 
3 As-Shucarâ', v.97-98. 
4 Al-Bukhârî (14) et Muslim (44). 



Péchés et guérison 
parviendra à ce point. Si le Prophète (�) a sur nous plus de droit que nos 
propres personnes en l'amour et ses corolaires, le Seigneur - que Sa majesté 
soit célébrée, que Ses Noms soient sanctifiés, que la bénédiction de Son Nom 
s'étende, que Sa majesté soit élevée, et il n'y a de divinité digne d'adoration 
que Lui - n'est-Il pas plus digne de l'amour de Ses serviteurs qu'eux­
mêmes ? 

Tout ce qui vient de Lui vers Son serviteur l'appelle à Son amour, que ce 
soit ce que le serviteur aime ou réprouve, Son don ou Sa privation, Son salut 
ou Son épreuve, Sa retenue ou Son déploiement, Son équité, Sa grâce, Son 
don de la vie et de la mort, Sa douceur, Sa bonté, Sa miséricorde et Sa 
bienfaisance, Sa préservation et Sa protection, Sa clémence et Sa patience face 
à Ses serviteurs, Son exaucement de l'invocation, Sa levée de l'affliction, Son 
secours du malheureux, Son soulagement de son affliction, sans pour autant 
qu'Il est besoin de lui, mais Il se passe totalement de lui, de tout point de vue. 
Tout cela appelle les cœurs à Le déifier et L'aimer. Plus encore, le fait qu'Il 
permette à Son serviteur de Lui désobéir, qu'Il l'aide en cela et le dissimule 
jusqu'à ce qu'il assouvisse son désir, qu'Il le protège et le garde, alors qu'il 
assouvit son désir en Lui désobéissant, qu'il l'aide en cela, et que le serviteur 
utilise Ses bienfaits à cet usage, compte parmi ce qui appelle le plus à 
L'aimer. 

Si une créature réalisait pour une autre la moindre de ces choses, elle ne 
pourrait empêcher son cœur de l'aimer, alors comment le serviteur 
n'aimerait-il pas de tout son cœur et ses membres Celui qui est aussi 
constamment bienfaisant envers lui que le nombre de ses respirations, bien 
que lui, soit malfaisant ? Le bien [d'Allah) descend vers [le serviteur], et le 
mal [ du serviteur] monte vers Lui ; Il se fait aimer de lui par Ses bienfaits, 
alors qu'Il se passe de lui, et le serviteur se fait détester de Lui par les péchés, 
alors qu'il a besoin de Lui. Rien de Sa bienfaisance, Sa bonté et de Ses dons 
ne l'empêche de Lui désobéir ; et rien de la désobéissance du serviteur et de 
sa vilenie, ne stoppe la bienfaisance de son Seigneur envers lui. La chose la 
plus vile est donc que les cœurs n'aiment pas Celui qui est ainsi, et qu'ils 
s'attachent à l'amour d'un autre. 

Aussi, tout être que tu aimes parmi les créatures, et qui t'aime, ne te veut 
que pour lui et la réalisation de son objectif, alors qu'Allah te veut pour toi, 
comme il est mentionné dans le récit divin : « Mon serviteur ! Chacun te veut 
pour lui, et Moi Je te veux pour toi. » Comment le serviteur peut-il ne pas 
être gêné que son Seigneur soit pour lui à ce rang, alors qu'il se détourne de 
Lui et se consacre à l'amour d'un autre dans lequel son cœur se plonge. 



Péchés et guérison 
Aussi, tout être avec lequel tu maintiens une relation, s'il n'y gagne rien, 

n'établit pas cette relation avec toi, et il est nécessaire qu'il y ait une forme de 
gain. Alors que le Seigneur (�) n'établit cette relation avec toi que pour que 
tu réalises sur Lui le plus grand et le plus élevé des gains. Le dirham est 
rétribué de dix à sept cent fois, et plus encore, alors que la mauvaise action 
n'est comptée qu'une seule fois, et elle est la chose la plus rapide à être 
effacée. 

Aussi, Allah (�) t'a créé pour Lui, et Il a créé toute chose pour toi, en ce 
bas-monde et dans l'au-delà, alors qui est plus digne que Lui qu'on se 
consacre à Son amour et fasse des efforts en ce qui comporte Son agrément. 

Aussi, tes requêtes - et celles de toutes les créatures - sont auprès de Lui, 
et Il est le plus munificent et généreux. Il donne à Son serviteur avant qu'il 
ne Lui demande, et au-delà de ce qu'il espère. Il accepte une œuvre minime 
et la fait croître, Il pardonne de nombreuses fautes et les efface. Tout ce qui 
est dans les cieux et sur terre Lui demande, chaque jour Il accomplit une 
œuvre nouvelle, écouter une chose ne le détourne pas d'une autre, la 
multitude des demandes ne L'induisent pas en erreur. Il ne se lasse pas de 
l'insistance de ceux qui L'implorent, et au contraire Il aime l'instance dans 
l'invocation, Il aime qu'on Lui demande, et se courrouce si on ne Lui 
demande pas. Il est gêné devant Son serviteur, alors que le serviteur n'est 
pas gêné devant Lui ; Il le dissimule, alors qu'il ne se dissimule pas ; Il lui 
fait miséricorde, alors qu'il ne se fait pas miséricorde. Il l'a appelé par Ses 
bienfaits, Sa bienfaisance et Ses dons à Sa générosité et Son agrément, mais 
il a refusé, alors Il a envoyé Ses messagers et, avec eux, Sa promesse, puis Il 
descendit Lui-même et dit : « Qui me demande, afin que Je lui accorde ? Qui me 
demande pardon, afin que je Lui pardonne ? »1 Comme il a été dit : 

Je t'appelle pour que tu parviennes à Moi, et tu refuses 
J'envoie Mes messagers pour cela 

Je descends Moi-même vers toi 
Et Je te rencontre en rêve 

Comment les cœurs peuvent-ils ne pas aimer Celui qui, seul, apporte les 
bonnes actions et dissipe les mauvaises, et qui, seul, répond aux invocations, 
passe sur les faux-pas, pardonne les fautes, dissimule les péchés, dissipe les 
afflictions, secoure les malheureux, et fait parvenir aux buts recherchés? Il 
est le plus digne d'être mentionné, remercié, adoré, et loué ; Il est le plus 
clairvoyant de ceux qui sont visés, le plus digne de ceux qui possèdent, le 
plus généreux de ceux auxquels on demande, le plus munificent de ceux qui 
donnent, le plus miséricordieux de ceux auprès desquels la miséricorde est 

1 Al-Bukhârî (5962) et Muslim (758). 



Péchés et guérison 

recherchée, le plus noble de ceux qui sont visés, le plus puissant de ceux vers 
qui on se tourne, Celui qui suffit le plus au serviteur lorsqu'il place sa 
confiance ; Il est plus miséricordieux envers Son serviteur qu'une mère 
envers son enfant, et Il est plus heureux du repentir de son serviteur que 
celui qui perd sa monture portant sa nourriture et sa boisson en un lieu 
désertique et qui, alors qu'il désespère de la vie, la retrouve1. 

Il est le Souverain sans associé, l'Unique sans égal, toute chose périra sauf 
Son Visage, on ne Lui obéit qu'avec Sa permission, on ne Lui désobéit 
qu'avec Sa science, on Lui obéit et Il est reconnaissant, et c'est par Son aide 
et Ses bienfaits qu'on Lui obéit. On Lui désobéit et Il pardonne et fait grâce, 
alors que Son droit est bafoué. Il est le témoin le plus proche, le plus grand 
des protecteurs, Celui qui respecte le plus son engagement, Celui qui 
maintient le plus la justice, Il s'interpose entre les âmes, saisit par le toupet, 
écrit les vies, abroge les existences. Les cœurs reviennent à Lui, le secret est 
pour Lui apparent, l'invisible est pour Lui dévoilé. Chacun le désire, tous les 
visages se tournent vers le Sien, les esprits sont incapables de cerner Son 
essence, la saine nature et toutes les preuves indiquent l'impossibilité qu'Il 
est un pareil ou semblable. Son Visage a fait resplendir les ténèbres, illuminé 
les cieux et la terre, réunissant autour de Lui l'ensemble des créatures. « Il ne 
dort pas, et il ne convient pas qu'Il dorme, Il maintient et élève la justice, on élève 
vers Lui les œuvres de la nuit avant celles du jour, et les œuvres du jour avant les 
œuvres de la nuit, Son voile est lumière, et s'Il le levait, la majesté de Son Visage 
brûlerait tout ce que Son regard embrasserait parmi Ses créatures. »2 

Celui qui voue son amour à autre que Lui ne pourra obtenir de compensation 
Même s'il possède totalement l'existence 

1 04 - La perfection du plaisir et du bonheur 

Il est une chose éminente à laquelle l'homme avisé doit prêter attention 
et qui est que la perfection du plaisir, de la joie, du bonheur, de la délectation 
du cœur, et de la réjouissance de l' âme, dépendent de deux choses 

La première est la perfection de l'Être aimé en Son essence et Sa beauté, 
qui est plus en droit qu'on choisisse Son amour en dehors de tout autre. 

La deuxième est la perfection de Son amour, la consécration totale à Son 
amour, et le choix de Sa proximité et du fait de parvenir à Lui, en dehors de 
toute autre chose. 

1 Al-Bukhârî (6309) et Muslirn (2747). 
2 Muslirn (179). 

)67 



Péchés et guérison 

Tout homme doué de raison sait que la délectation que comporte le fait 
de parvenir à l'être aimé dépend de la force de l'amour qu'on lui porte. 
Aussi, plus l'amour est fort, plus le plaisir que procure l'amour est complet. 
Ainsi la délectation de parvenir à de l'eau pure pour celui qui est assoiffé, ou 
de manger un plat exquis pour celui qui est affamé, et d'autres choses 
semblables, dépend du désir et de l' intensité de la volonté et de l'amour. 

Ceci étant, le plaisir, le bonheur et la joie sont des choses recherchées en 
soi, et plus encore c'est le but de tout être vivant et doué de raison. Si le plaisir 
est recherché en soi, il est blâmable s' il suscite une souffrance plus grande 
que lui, ou s' il empêche un plaisir meilleur ou plus important. Alors que dire 
s' il suscite le plus grand des malheurs, et fait manquer le plus grand des 
plaisirs et bonheurs ? Il est louable s' il aide à obtenir un plaisir immense, 
perpétuel et permanent, ne comportant ni tourment ni malheur de quelque 
manière que ce soit, et qui est le plaisir de l'au-delà, ses délices, et sa bonne 
vie. Ainsi Allah (�) dit : 

0 n/1,,.. » ,,, >/ ";,
•
.1.,.. 0 ..... _,e .1 ,,,  // ., ,,,. > •> • �_, � 'ô.J,,;'°91_, n �JI .�I 0_,�_y J. 

« Mais vous préférez plutôt la vie présente, alors que l'au-delà est 
meilleur et plus durable »1 

Et les magiciens dirent à Pharaon lorsqu'ils embrassèrent la foi : 

�� G)lt�(:,,: o A½� t1� G� 0 t�1 ;;;L1 !� �cl �� :JI;�� 
0 �G:;. ���Î 

« Décide donc ce que tu veux. Ton pouvoir ne touche que cette vie. Nous 
croyons en notre Seigneur, afin qu'Il nous pardonne nos fautes ainsi que la 
magie à laquelle tu nous as contraints. » Et Allah est meilleur que toi et [Sa 
récompense et Son châtiment] sont plus durables. »2 

Allah (�) a créé les êtres afin de les faire parvenir à ce plaisir permanent 
dans la Demeure éternelle. Quant à cette Demeure éphémère, dont les 
plaisirs ne sont jamais limpides et ne durent pas, au contraire de l'au-delà 
dont les plaisirs sont éternels et les délices exempts de tout trouble et 
souffrance. L'au-delà comporte ce que les âmes désirent et ce qui réjouit, 
pour l'éternité. Aucune âme ne sait ce qu'Allah y a caché à Ses serviteurs 
comme réjouissance, et elle comporte ce que nul œil n'a vu, nulle oreille n'a 
entendu, et ce qui n'a jamais traversé l'esprit d'un être humain. C'est ce sens 
qu'a visé celui qui conseilla son peuple en disant : 

1 Al-A<lâ, v.16-17. 
2 Ia-Ha, v.72-73. 



Péchés et guérison 

0 ::?��ff�I� � 
« Ô mon peuple, suivez-moi. Je vous guiderai vers le sentier de la 

droiture. Ô mon peuple, cette vie n'est que jouissance temporaire, alors que 
l'au-delà est vraiment la demeure de l'établissement [éternel]. »1 

Il les a informés du fait que la vie d'ici-bas n'était qu'une jouissance 
temporaire dont ils jouissaient vers une autre, et que l'au-delà était la 
Demeure d'établissement éternel. 

Sachant que les plaisirs et délices de ce bas-monde ne sont qu'une 
jouissance temporaire et un moyen de parvenir aux plaisirs de l' au-delà - et 
c'est la raison pour laquelle cette vie et ses plaisirs ont été créés - tout plaisir 
qui aide à parvenir au plaisir de l'au-delà et y mène, il n'est pas blâmable 
d'en jouir, et plus encore cela est loué en fonction de la manière dont cela 
permet de parvenir au plaisir de l'au-delà. 

Ceci étant, le plus grand délice et plaisir de l'au-delà réside dans la 
contemplation du Visage du Seigneur (�), d'entendre Sa Parole, et d'être 
proche de Lui, comme cela apparaît dans le « hadith de la vision » : « Par 
Allah, Il ne leur aura rien accordé qui leur soit plus aimé que de Le contempler. »2 

Et dans un autre hadith : « Lorsqu'il leur apparaîtra et Le verront, ils 
oublieront les délices dans lesquels ils sont. »3 

cAmmâr Ibn Yâsir (�) rapporte que le Prophète (�) dit dans son 
invocation : « Je te demande le plaisir de contempler Ton noble Visage, et le désir 
de Te rencontrer. »4 

Dans Kitâb As-Sunnah5 de cAbd Allah, le fils de l'imam Ahmad, on 
rapporte que le Prophète (�) a dit : « Au Jour de la Résurrection, il en sera 
comme si les gens n'avaient jamais entendu le Coran, lorsqu'ils l'entendront 
du Miséricordieux, il en sera comme s'il ne l'avait jamais entendu avant 
cela. » 

Ceci étant, le plus grand moyen de parvenir à ce plaisir est, lui-même, le 
plus grand de tous les plaisirs de ce bas-monde, et c'est le plaisir de la 
connaissance d'Allah (�) et de Son amour, car tel est le paradis de ce bas-

1 Ghâfir, v.38-39. 
2 Muslim (181). 
3 Al-Mawd_ûcât (3/262), la chaîne de transmission est très faible. 
4 �aflîfl Al-Jâmic (1301). 
5 Le hadith n'est pas présent dans l'édition imprimée, il est rapporté dans Ad-Durr Al-Manthûr 
(3/13), et la chaîne de transmission n'est pas authentique. 



Péchés et guérison 

monde, et ses délices les plus élevés. Ce plaisir face à ses délices éphémères, 
est semblable à un crachat face à l'océan, car l'âme, le cœur et le corps n'ont 
été créés que pour cela. Ainsi ce qui est de meilleur en cette vie est Sa 
connaissance et Son amour, et ce qui est de plus délectable au Paradis est Sa 
contemplation et Sa vision. Son amour et Sa vision sont la délectation des 
regards, le plaisir des âmes, la joie des cœurs, le délice et le bonheur de ce 
bas-monde. Plus encore, les plaisirs éphémères de ce bas-monde se changent 
en souffrance et châtiment, et celui qui les éprouve vit ensuite une existence 
pleine de gêne, ainsi il n'y a de bonne vie que par Allah. 

Un homme qui aimait Allah vivait certains instants lors desquels il 
disait : « Si les habitants du Paradis vivent cela, ils mènent une bonne vie. » 

ainsi qu'il a précédé. 
Un autre disait : « Si les rois et fils de rois connaissaient notre [réelle] 

condition, ils nous frapperaient de leurs épées pour l'obtenir. » Et si celui qui 
éprouve un amour vain qui n'est que châtiment du cœur dit dans cet état : 

Les gens ne sont que les fous d'amour et ceux qui éprouvent des passions 
Il n'y a aucun bien en celui qui n'éprouve ni amour ni Jolie amoureuse 

Fi de ce bas-monde 
Si celui qui vit n'aime pas ou n'est pas aimé 

Il n'y a aucun bien en ce bas-monde et ses délices 
Si tu es seul et n'éprouve aucun amour 

Établis-toi auprès de celui dont tu jouiras de l'amour 
Le temps a passé et tu es seul 

Ceux qui aiment se plaignent du penchant, 
Si seulement je supportais seul ce qu'ils vivent 

Mon cœur obtiendrait toute la jouissance de l'amour 
Ainsi aucun amoureux ne l'aurait éprouvé, ni avant ni après moi 

Alors que dire de l'amour qui est la vie des cœurs et l'aliment des âmes, 
et en dehors duquel le cœur n'a ni plaisir, ni délice, ni succès, ni vie ? Si le 
cœur le perd, sa souffrance sera plus grande que celle de l' œil qui perd la 
vue, de l'oreille qui perd l'audition, du nez qui perd l'odorat, et de la langue 
qui perd la parole. Si le cœur est vide de l'amour pour son Créateur, son 
Initiateur, et son véritable Dieu, son altération est plus grande que 
l'altération du corps vide de son âme, et c' est une chose dont ne peut attester 
que celui en qui existe la vie : 

Et la blessure ne cause aucune douleur au mort 
En somme, le plus grand plaisir de ce bas-monde est le moyen de 

parvenir au plus grand plaisir de l'au-delà. Et les plaisirs de ce bas-monde 
sont de trois catégories 

)16 



Péchés et guérison 
Les plus éminents et parfaits sont ceux qui mènent aux plaisirs de l'au­

delà, et pour lesquels l'homme reçoit la plus complète des récompenses. 
C'est pour cette raison que le croyant est récompensé pour ce en quoi il vise 
la Face d'Allah, qu' il s'agisse de manger, boire, se vêtir, se marier, ou 
d'apaiser sa colère en dominant l'ennemi d'Allah et le sien. Alors que dire 
du plaisir dans sa foi, dans sa connaissance d'Allah, dans son amour pour 
Lui, dans son désir de Le rencontrer, et dans son espoir de contempler Son 
noble Visage dans les jardins des délices ? 

La deuxième catégorie est celle des plaisirs qui interdisent les plaisirs de 
l'au-delà et suscitent des souffrances plus grandes, comme ceux qui ont 
éprouvé de l'affection en cette vie pour des idoles qu' ils aiment comme on 
aime Allah, et qui jouissent l'un de l'autre, et ils diront dans l'au-delà, 
lorsqu'ils rencontreront leur Seigneur 
�I �1 {1,:j. l:: :11  T--: � :'�� ·t',:�✓ 

> Qfj �b Zi.;.'1 't>.:Sf fr:.lr-: :-r: ✓ • -✓ ( ,:a::. 
✓

-:: ·:: ·, c-✓ 
• ... "'1'::;: '-'�✓ --

-
r---.,.... .) . ✓ • • .J �;., . c:::--" . .J 

« Seigneur ! Nous avons tiré profit les uns des autres, et nous voilà au 
terme que Tu nous as fixé. » Il leur dira : « L'Enfer est votre demeure. [Vous 
y resterez] éternellement, sauf si Allah en décide autrement. » Vraiment, ton 
Seigneur est Sage et Il sait tout. Ainsi accordons-Nous à certains injustes 
l'autorité sur d'autres à cause de ce qu'ils ont acquis. »1 

Il en est ainsi des plaisirs des adeptes de la turpitude, de l' injustice, de la 
transgression sur terre, et de l'élévation sans aucun droit. Ces plaisirs ne 
sont, en vérité, qu'un moyen par lequel Allah les amène progressivement à 
leur perte, afin de leur faire goûter les plus grandes souffrances et les priver 
des plaisirs les plus parfaits, à la manière de celui qui présente à autrui un 
plat délicieux mais empoisonné, afin de le mener à sa perte. Allah (�) dit : 

� ;  ,,,,, ·-? / � ... ..,. .... -1, ..... � / >,,,.,.,,,., ,,,,, > ., , .,,  .> > ,,,,,, ,,,,,,,, .,,,,.. ,,,,, .,,, ,,,, • > �,;,-,,,,, 
-:J_,,, '©' 0'2 ...S:}-? 0� � <-f'J '©' 0� � � �  ��� �� �.:O �.»I.J 

« Ceux qui traitent de mensonges Nos enseignements, Nous les 
conduiront progressivement à leur perte par des voies qu'ils ignorent. Et Je 
leur accorderai un délai, car Mon stratagème est dur ! »2 

Un pieux prédécesseur a dit en commentaire de ce verset : « Chaque fois 
qu' ils apportent un péché, Nous leur apportons un bienfait. » 

1 Al-Ancâm, v.128-129. 
2 A/-Acrâf, v.182-183. 

JJJ 



Péchés et guérison 
/ ,, ,,., / / > •_,. ,,, .�,, ---- / �- .,,., > --&:0 ' > ,.): > .,,,. .,., .,,,....,,,,. ,} / ��t --> 1 -,.. ' > ,,, .,,,,  ,:,,,. �\ Y..J �. J.:J..I_, l_;.u. �JI �_,Â)l �b ,, • . 

ll .:,_,::p r" I�� � �j.;..i 1_;;_,, l:.t !_,,-j l�t� 

« Lorsqu'ils se réjouirent de ce qui leur avait été donné, Nous les saisîmes 
soudainement, et les voilà désespérés. Ainsi fut exterminé le peuple 
d'injustes. Louange à Allah, Seigneur de l'univers ! »1 

Allah (�) dit des adeptes de ces plaisirs : 
� ,,, ,,,.,,, ,,: .,., E ,,..,...•,,1 . •>,,,,. ..> ,,,> � ,,...  ,,,,.

,,, 
/ > >-, >

,,,,.�.,,,t ,,,,, > / ,,,,,...'!'î 
'g � '1 J. ..;.,�1 �?  r:l.::i cy 0:;-,J Jt;� --!-! .,,.-½' w 0� 

« Pensent-ils que ce que Nous leur accordons, comme biens et enfants, 
soit une avance que Nous leur faisons sur les biens de la vie future ? Bien au 
contraire ! Mais ils n'en sont pas conscients. »2 

� > . f:". > -- -» -q -:.-- :-::-- c:ur . -----:::' ii · 1-- >--� �î .L/ 01 1; > .iJ� \t -- #>.1:--i � X  u� r-"°-' r-r--4' �J'J • ..!..r.::--"' � '1,. r-t: ,,  .,, -� • � -' J >+'Y . :.-

« Que leurs biens et leurs enfants ne t'émerveillent point ! Allah veut 
seulement les châtier dans la vie présente, et qu'ils rendent l'âme en étant 
mécréants. »3 

Ces plaisirs se transforment finalement en ce qui compte parmi les plus 
grandes souffrances, ainsi qu'il a été dit : 

Des désirs qui furent douceur pour leurs adeptes de leur vivant 
Et qui devinrent des châtiments dans leur mort 

La troisième catégorie est celle des plaisirs qui ne suscitent ni plaisir ni 

souffrance dans l'au-delà, et n'en interdisent aucun, même s'ils empêchent 
leur perfection. Ce sont les plaisirs permis qu'on ne met pas à profit pour les 
plaisirs de l'au-delà. Leur temps est court, la jouissance que l'âme en tire n'a 
pas de valeur, et ils détournent nécessairement de ce qui est meilleur et plus 
utile. C'est cette catégorie qu'a visée le Prophète (�) lorsqu'il dit : « Toute 
distraction de l'homme est vaine, sauf le tir à l'arc, le dressage de chevaux, et le 
batifolage avec son épouse, car cela fait partie de la vérité. »4 Ainsi, tout ce qui aide 
à parvenir à un plaisir requis fait partie de la vérité, et ce qui n'y aide pas est 
vain. 

1 Al-Ancâm, v.44-45. 
2 Al-Mu 'minûn, v.55-56. 
3 At-Tawbah, v.55. 
4 Qacîf Ibn Mâjah (563). La chaîne de transmission n'est pas authentique sous cette formulation, 
mais le hadith est authentique sans la dernière partie « car cela fait partie de la vérité ». 

jJ2 



Péchés et guérison 

105 - L'amour qui n'est ni réprouvable ni blâmable 

Cet amour n'est ni réprouvable ni blâmable, et au contraire il compte 
parmi les formes d'amour les plus louables. De même, l'amour pour le 
Messager d'Allah (�), nous voulons signifier l'amour spécifique qui occupe 
le cœur de celui qui aime, sa réflexion et sa mention, sinon tout musulman 
porte en son cœur un amour pour Allah et Son messager, et on n'entre en 
islam que par cela. Les gens diffèrent dans les degrés de cet amour d'une 
manière que seul Allah cerne, ainsi il y a une différence entre l'amour des 
deux amis intimes d'Allah et d'autres qu'eux. Cet amour est ce qui atténue 
et allège les charges des responsabilités religieuses, rend généreux l'avare, 
courageux le lâche, clarifie l'esprit, dompte l'âme, et bonifie la vie en vérité, 
et non l'amour illicite porté aux apparences. Lorsque les secrets des cœurs 
seront éprouvés au Jour de la Rencontre, ceux de ses adeptes compteront 
parmi les meilleurs, comme il a été dit : 

Restera au fond de vos cœurs et entrailles 
Le secret de l'amour, le Jour où seront éprouvés les secrets 

C'est cet amour qui illumine le visage, épanouit la poitrine, et donne vie 
au cœur. De même, l'amour de la parole d'Allah, car il compte parmi les 
signes de l'amour d'Allah. Si tu veux connaître ce que toi ou un autre 
possède comme amour d'Allah, considère l'amour pour le Coran dans ton 
cœur, et si ton plaisir à l'écouter est plus grand que celui d'écouter les 
adeptes des chants et musiques mélodieuses, car il est connu que celui qui 
aime quelqu'un, ses propos et paroles seront ce qu'il aime le plus, comme il 
a été dit : 

Si tu prétends M'aimer 
Pourquoi t'es-tu écarté de Mon livre 
N'as-tu pas médité ce qu'il contient 
Comme délectation dans Mes propos 

cUthmân Ibn cAffân (�) dit : « Si les cœurs étaient purs, ils ne seraient 
jamais rassasiés de la Parole d'Allah. » Comment celui qui aime peut-il être 
rassasié de la Parole de Celui qu'il aime, et qui est le but de sa quête ? 

Un jour, le Prophète (�) dit à cAbd Allah Ibn Mascûd (�) : « Récite-moi [le 
Coran]. - Que je te le récite, alors que c'est à toi qu'il a été révélé ? - J'aime 
l'entendre d'autres ? » Il débuta et récita sourate An-Nisâ', jusqu'à parvenir à 
la Parole d'Allah (�) : 0 / / -✓ > / / / / / / / ✓

"'
, '...?" / � / ✓: •;%; 

\� '-°':J.? &- 4 i- : �_, ). � ··i F � � � b�� 



Péchés et guérison 
« Dans quel état seront-ils quand Nous ferons venir de chaque 

communauté un témoin et que Nous te ferons venir, (Muhammad), comme 
témoin contre ceux-ci (les musulmans) ? »1 

Il dit alors : « Cela suffit. » Ibn Mascûd leva la tête et vit les yeux du 
Messager d'Allah (�) verser des larmes.2 

Lorsque les Compagnons se réunissaient et que parmi eux figurait Abû 
Mûsâ, ils disaient: « Ô Abû Mûsâ ! Rappelle-nous notre Seigneur. », alors il 
récitait, et eux écoutaient.3 

Celui qui aime le Coran éprouve un sentiment, un goût, un plaisir, une 
douceur et une joie plusieurs fois supérieure à celle qu'éprouve celui qui 
aime les chants sataniques. Si tu vois quelqu'un éprouver un goût, un amour, 
une joie et un désir à écouter des vers plutôt que des versets, de la musique 
plutôt que le Coran, alors il en est de lui comme il a été dit: 

On récite intégralement le Coran et tu restes immobile comme une pierre 
Et on déclame un vers de poésie et tu penches comme les gens ivres 

C'est là une des plus grandes preuves de l' absence en son cœur d'amour 
pour Allah et Sa Parole, et de son attachement à l'écoute des chants de Satan, 
et celui qui est trompé pense reposer sur quelque chose. 

L'amour d'Allah, de Sa Parole, et de Son Messager comporte bien plus 
que ce qu'a mentionné celui qui interroge comme enseignements et bénéfices 
concernant l'amour fou. En réalité, il n'est pas d'amour plus bénéfique que 
celui-ci, et tout amour en dehors de lui est vain, s'il n'y aide pas et n'y incite 
pas. 

106 - L'amour pour les femmes 

Quant à l'amour pour les femmes, aucun blâme pour qui l'éprouve, et au 
contraire il fait partie de sa perfection, et Allah (�) a rappelé à Ses serviteurs 
Son bienfait en cela, lorsqu'Il dit: 

j 01 �: ��:; _>Ld-:� � 1 ":-îl r
>
J

...-
.-:, (_,;J •t" ·q z;, Y-. ''.:t jz�,: ��: - � !J :7 �-;-. ':..../ �_., �  • � _,,, � �  .,,. .,,.  V� 

1 An-Nisâ', v.41 . 
2 Al-Bukhârî (5055) et Muslim (800) . 
3 Fad_â'il Al-Qur'ân (79), la chaîne de transmission est faible, mais d'autres voies indiquent que 
ce récit a un fondement. 

JJ4 



Péchés et guérison 
« Et parmi Ses signes est qu'Il a créé de vous, pour vous, des épouses afin 

que vous cohabitiez avec elles, et Il a mis entre vous de l'affection et de la 
bonté. Il y a en cela des preuves pour des gens qui réfléchissent. »1 

Il a ainsi fait de la femme un « lieu » de cohabitation pour l'homme où 
puisse demeurer son cœur, et Il a établi entre eux un amour sincère qui est 
l'affection accompagnée de miséricorde. Allah (�) dit, après avoir 
mentionné les femmes permises et illicites [au mariage] 

�!..-�{t1" '!-><:;;: .:::, �0 :-'"c...,,.1·;: . 0-=:'j, -:- -:- -> :>� .,,,, !<i � �LL/ 
--- --- _J �  . '.r.'..J � �  - -- v-" r---::;-:¼:.J � ;;. ·  .,_ -Y-

0 1/ , . .... -ti ·-- ·,� � .t - ;;� (, -:'  > -:::
--

/. ::;
--

, > .,. .... •  >,.... _:-,
--

,.... � .... · "'1 > ,. _,.--;,r,- � � J'-'.;;4 . ,, ùl y' ù-"'7"'- �� -À.;'./.-' l' �.c- "-;-'>-: ù --l:>j. ,1.ll lJ 1g,' 

" 
� \.( ---: ,> ,...._ • ., -- ! / ·k'.::: ,...._ �,:> f_,.:;;., ,> > � � �'i \ � _, r--� � 01 ,ùl\ �!-

« Allah veut vous exposer (ce dont vous avez besoin), vous guider vers 
les voies de ceux qui vous ont précédés, et accueillir votre repentir. Et Allah 
sait tout et Il est Sage. Allah veut accueillir votre repentir. Mais ceux qui 
suivent les passions veulent que vous penchiez grandement (vers 
l'égarement). Allah veut vous alléger (les obligations), car l'homme a été créé 
faible. »2 

Sufyân At-Thawrî mentionne dans son exégèse, d'après Iâwus et son 
père : « Lorsqu'il regardait les femmes, il ne pouvait patienter. » 

Jâbir rapporte : « Le Prophète (�) vit une femme, puis il alla trouver 
Zaynab et assouvit son désir avec elle. Il dit : La femme se présente et s'en va 
sous l 'apparence d 'un démon. Si l 'un de vous voit une femme et qu'elle lui plaît, 
qu'il assouvisse son désir avec son épouse, car cela repoussera ce qu'il ressent. »3 Le 
hadith comporte de nombreux enseignements, parmi lesquels : 

L'orientation vers le fait de se soulager d'une chose recherchée par une 
autre semblable, comme d'un aliment ou d'un vêtement à la place d'un autre. 

Également le commandement de remédier à la séduction par une femme 
qui suscite le désir par le plus bénéfique des remèdes qui consiste à assouvir 
son désir avec son épouse ; ce qui diminuera le désir pour cette femme. De 
la même manière qu'il a incité au mariage de ceux qui s'aiment, lorsqu'il dit : 
« On n'a rien vu de mieux que le mariage pour ceux qui s '  aiment. »4 Ainsi, épouser 
celle dont on est fou amoureux est le remède légal et universel qu'Allah a 

1 Ar-Rûm, v.21. 
2 An-Nisâ', v.26-28. 
3 Al-Hilyah (4/12). 
4 �ab_îb_ Al-Jâmic (5200). 



Péchés et guérison 

établi. C'est celui qu'a employé Dâwud1, et le prophète d'Allah n'a rien 
commis d'illicite, il a uniquement épousé cette femme, et l'a jointe à ses 
épouses, en raison de son amour pour elle. Son repentir était fonction de 
l'élévation de son rang auprès d'Allah, et il ne nous convient pas d'ajouter à 
cela. 

Quant au récit de Zaynab Bint Jahsh, Zayd était décidé à la répudier, mais 
elle n'était pas d'accord. Il consultait le Prophète (�) pour s'en séparer, et le 
Prophète (�) lui commandait de la garder. Il dit au Messager d'Allah (�) 
qu'il devait sans séparer, et le Messager d'Allah (�) dissimula qu'il 
l'épouserait si Zayd s'en séparait, craignant que les gens ne disent : « Le 
Messager d'Allah (�) a épousé la femme de son fils » car il avait adopté Zayd 
avant la prophétie. Le Seigneur (�) a voulu légiférer une Législation globale 
comportant l'intérêt de Ses serviteurs, et lorsque Zayd la répudia et qu'elle 
arriva au terme de sa période de retraite, il l'envoya à elle pour la demander 
en mariage. Zayd se présenta et tourna le dos, et il lui fut pénible que le 
Messager d'Allah (�) la mentionne, et il l'appela derrière la porte : « Ô 
Zaynab, le Messager d'Allah (�) te demande en mariage. » Elle répondit : 
« Je ne ferai rien tant jusqu'à en recevoir l'ordre de mon Seigneur. » Elle se 
rendit sur son lieu de prière et pria, et c'est Allah (�) Lui-même qui se 
chargea de la marier à Son Messager, et qui conclut le contrat de mariage au­
dessus de Son Trône, et la Révélation le mentionna : 

,,,<":: '�� (C' (�� �".' '� t::.t' �_) }.r"J � -� v;-

« Puis quand Zayd eût cessé toute relation avec elle, Nous te la fîmes 
épouser. »2 

Le Messager d'Allah (:i) se leva alors immédiatement et entra chez elle. 
Elle s'en vantait auprès des épouses du Prophète (�) et disait : « Ce sont vos 
familles qui vous ont mariées, alors que moi c'est Allah qui m'a marié du 
haut des sept cieux. »3 Tel est le récit du Messager d'Allah (�) avec Zaynab. 

Nul doute qu'on a fait aimer au Prophète (:i) les femmes, ainsi que le 
rapporte Anas : « On m'a fait aimer de votre monde les femmes et le parfum. Et on 
a mis ma réjouissance dans la prière. »4 c'est la formulation [authentique] du 
hadith, et non ce que rapporte certains : « On m'a fait aimer trois choses de 
votre monde . . .  » L'imam Ahmad ajouta à ce hadith : «  Je peux patienter sans 
manger et sans boire, mais pas sans elles. »5 

1 Il a précédé que cela n'était pas authentique. 
2 Al-Ah_zâb, v.37. 
3 Al-Bukhârî (4787) et Muslim (1428). 
4 fiah_îh_ Al-Jâmic (5200). 
s Cet ajout n'est pas authentique, ainsi qu'il a précédé. 



Péchés et guérison 

Les ennemis d'Allah, les juifs, ont jalousé cela et ont dit : « Il ne pense 
qu'au mariage ! » Allah (�) répondit pour Son Messager et le défendit en 
disant : 

,,. .... , ..... \" ... ,... -::-,...;-----rî/ ,,, _�t""'t.1 ..,, ,,,,,. J,.., ,,.. ,.... .... ,., ,., ,.,,,� "- ,,,: .,.._ t > > ,,,,, -,,,,. ,,,,,, ,,,,, ,-:,.1 ,,,,, ->> ,,.,, ,,�, � .. _, � _, �\ �)� 1 .. 41 .. ..w .. � � 4111 �I;: \.:. &:- ._,..,l:,JI  0_,�__. 

0 1�;�� KU 
« Ou envient-ils les gens pour ce qu'Allah leur a accordé de Sa grâce ? Et 

Nous avons donné à la famille d'Ibrâhîm le Livre et la Sagesse ; et Nous leur 
avons donné un immense royaume. »1 

L'ami intime d'Allah, Ibrâhîm (�1), l'imam des adeptes de la voie droite 
avait pour femme Sârah, la plus belle femme du monde, et il aima également 
Hâjar qu'il prit pour servante. 

Dâwud (�1) avait quatre-vingt-dix-neuf épouses, et il aima cette femme, 
l'épousa et compléta ainsi à cent. 

Sulaymân, son fils (�1), avait des rapports charnels avec quatre-vingt­
dix femmes en une seule nuit.2 

On interrogea le Messager d'Allah (;i) concernant la personne qu'il 
aimait le plus, et il répondit : « cÂ'ishah. »3 

Il dit à propos de Khadîjah : « On m'a accordé son amour. »4 

L'amour pour les femmes fait donc partie de la complétude de l'homme. 
Ibn cAbbâs a dit : « Le meilleur de cette communauté est celui qui a le plus 
de femmes. »s 

L'imam Ahmad rapporte qu'au jour de la bataille de J alûlâ', c Abd Allah 
Ibn cUmar (�) obtint une servante dont le cou était semblable à une aiguière 
d'argent, et il dit : « Je n'ai pu patienter pour l'embrasser, alors que les gens 
regardaient. »6 et c' est l'argument avancé par l'imam Ahmad pour permettre 
de jouir d'une prisonnière avant le terme de sa période de viduité, sans coït, 
au contraire de la servante achetée. La différence entre les deux est que la 
dissolution de la propriété ne fait aucun doute concernant la prisonnière, au 
contraire de celle qui est acquise, dont la propriété peut ne peut pas être 
acquise, ainsi on jouit de la servante d'autrui. 

1 An-Nisâ', v.54. 
2 Al-Bukhârî (4787) sous la formulation « cent » et Muslim (1428). 
3 Al-Bukhârî (3662) et Muslim (2384). 
4 Al-Bukhârî (3816) et Muslim (2435). 
5 Al-Bukhârî (5069). Ibn Hajar dit : « Il fait référence au Prophète (i'&). », voir Al-Fatf1 (9 /114). 
6 A/-cJlâl (2/260), la chaîne de transmission de ce récit n'est pas authentique. 

)J7 



Péchés et guérison 
Le Prophète (�) intercéda pour un fou d'amour afin que sa bien-aimée 

revienne à lui et l'épouse, mais elle refusa. Ceci dans le récit de Mughîth et 
Barîrah, car il le vit marcher derrière elle après leur séparation, et les larmes 
coulaient sur ses joues. Le Messager d'Allah (�) lui dit: « Veux-tu revenir avec 
lui ? - Est-ce un commandement, ô Messager d'Allah ? - Non, je ne fais 
qu'intercéder. - Alors, je n'ai aucun besoin de lui. » Le Prophète (�) dit à son 
oncle: « Ô cAbbâs ! Ne t'étonnes-tu pas de l'amour de Mughîth pour Barîrah, et de 
son aversion pour lui ? »1 Il ne lui a pas reproché son amour pour elle, même 
si elle était séparée de lui, car c'est une chose qu'il ne contrôlait pas. 

Le Prophète (�) procédait à un partage égal entre ses épouses, et il disait: 
« Ô Allah ! C'est là mon partage de ce que je contrôle. Ne me blâme pas pour 
ce que je ne contrôle pas. »2 c'est-à-dire l'amour. Allah (�) dit : 

�� • •

0 

., 
✓ L::.:J\ -:-•✓ i >i -� ., i,..,> �� �-:: J✓ 

✓ r---" .r .,, _J � ✓ IJ;' . .J' � ù :Y'-�. .) . .J 

« Vous ne pourrez jamais être (totalement) équitables entre vos femmes, 
même si vous vous y appliqués. »3 c'est-à-dire dans l'amour et les rapports 
charnels. 

Les califes bien guidés et les hommes miséricordieux n'ont cessé 
d'intercéder en faveur des fous d'amour auprès des êtres chéris avec lesquels 
une relation leur était permise, comme cela a été mentionné d' Abû Bakr et 
cUthmân. C'est également ce qu'a fait le Commandeur des croyants cAlî 
auquel on amena un jeune bédouin trouvé de nuit dans la demeure d'une 
famille. Il lui demanda : « Qu'as-tu à dire ? » Il répondit : « Je ne suis pas un 
voleur, mais je te demande de me croire 

Je me suis épris dans la demeure de Ar-Riyâh_î d'une jeune fille 
Devant la beauté de laquelle se soumet la pleine lune 
Dotée, parmi les byzantines, de beauté et de charme 

Et qui, lorsqu'elle s'enorgueillit de sa beauté, l'orgueil la craint 
Lorsque j'ai frappé à la porte en raison de l'embrasement de mon âme 

J'ai vu en elle le feu de la braise 
Les gens de la maison se sont jetés sur moi et ont crié 

C'est un voleur, il doit être tué ou emprisonné 
Lorsque cAlî Ibn Abî Iâlib entendit ses vers, il fut attendrit, et il dit à Al­

Muhallab Ibn Riyâh : « Permets-lui de l'épouser. » Il répondit : « Ô 
Commandeur des croyants ! Demande-lui qui il est ? » Il répondit : « An­
Nuhâs Ibn cUtaybah. » Il dit : « Prends-la, elle est à toi. »4 

1 Al-Bukhârî (5280). 
2 Irwâ' Al-Ghalîl (2018), la chaîne de transmission du hadith n'est pas authentique. 
3 An-Nisâ', v.129. 
4 Jctilâl Al-Qulûb (232-233), la chaîne de transmission n'est pas authentique. 



Péchés et guérison 
Mucâwiyah acheta une servante par laquelle il fut grandement séduit, et 

il l'entendit un jour déclamer des vers qu'elle composait 
Je l'ai quitté comme la branche tombée à terre 

Beau et séduisant, après que sa moustache ait poussé 
Il l'interrogea à ce sujet, et elle répondit qu'elle aimait son [ancien] maître, 

ainsi il la lui rendit, et cela lui fut difficile. 

Az-Zamakhsharî rapporte que Zubaydah lut sur un mur, lors de son 
voyage vers la Mecque : 

Est-il parmi les serviteurs ou servantes d'Allah 
Un être noble qui dissipera l'affliction de celui qui a perdu la raison 

Possède des yeux, mais dont les commissures sont blessées 
Et dont les entrailles sont effrayées par le feu ? 

Elle fit alors le vœu pieux de s'occuper celui qui écrivit ces vers, si elle 
apprenait qui il était, jusqu'à lui faire rejoindre celle qu'il aimait. Alors 
qu'elle était à Muzdalifah, elle entendit quelqu'un déclamer les deux vers. 
Elle le fit venir, et il prétendit les avoir déclamés en souvenir de sa cousine 
dont sa famille avait fait le vœu pieux de ne pas la lui marier. Elle se tourna 
vers la famille et ne cessa de leur offrir de l'argent, jusqu'à ce qu'ils la lui 
marient, et la jeune fille était encore plus follement amoureuse que lui ne 
l'était d'elle. Elle comptait cela parmi ses plus grandes bonnes actions et 
disait : « La chose qui me réjouit le plus est d'avoir réuni ce jeune garçon et 
cette jeune fille. »1 

Al-Kharâ' i!î rapporte : Sulaymân Ibn cAbd Al-Malik possédait un servant 
et une servante qui s'aimaient, et un jour le servant écrivit à la servante : 

Je t'ai vue en rêve 
Tu me donnais de la salive de ta bouche fraiche 

Ta paume était dans ma main 
Et nous avons passé la nuit tous les deux dans le même lit 

J'ai passé toute la journée à faire semblant de dormir 
Afin de te voir en rêve, mais je n'ai pu dormir 

Elle lui répondit en disant : 
C'est un bien que tu as vu, et tout cela 

Tu l'obtiendras de moi contre le gré de l'envieux 
J'espère que tu m'embrasseras 

Et que tu passeras la nuit sur mes seins arrondis 
Je te vois entre les bracelets à mes chevilles et mes bras 

Et je te vois sur ma poitrine et mes vêtements 

1 Rabîc Al-Abrâr (3/121). 

JJ? 



Péchés et guérison 

Cela parvint à Sulaymân qui la maria au servant, et il améliora leur 
condition, malgré l'excès de sa jalousie. 

Jâmic Ibn Murkhiyah rapporte : j'ai demandé à Sacîd Ibn Al-Musayyib, le 
mufti de Médine : « Est-ce péché que d'éprouver un amour qui m'a assailli 
sans que je puisse le repousser ? » Il répondit : « Tu n'es blâmé que pour ce 
que tu contrôles. Par Allah, personne ne m'a jamais interrogé sur cela, et si 
quelqu'un l'avait fait, je n'aurais répondu que cela. »

1 

L'amour pour les femmes est de trois types 

1 - Un amour qui est une adoration et une obéissance, comme l'amour 
fou de l'homme pour son épouse et sa servante, et cet amour est un amour 
bénéfique, car il est ce qui amène le plus aux buts pour lesquels Allah a 
légiféré le mariage, et ce qui permet le plus au regard et au cœur de regarder 
ailleurs, c'est pourquoi ce fou d'amour est loué auprès d'Allah et des gens. 

2 - Un amour qui est une aversion d'Allah et un éloignement vis-à-vis de 
Sa miséricorde. C'est la chose la plus néfaste à l'homme en sa religion et sa 
vie d'ici-bas, et c' est là l'amour fou porté aux éphèbes. N'est éprouvé par cela 
que celui qui a chuté au regard d'Allah, qui a été refoulé à Sa porte, et dont 
le cœur a été éloigné de Lui. C'est un des plus grands obstacles séparant 
d'Allah, comme l'a dit un pieux prédécesseur : « Lorsque l'homme chute au 
regard d'Allah, il est éprouvé par l'amour des éphèbes. » C'est cet amour qui 
a provoqué le châtiment du peuple de Lût et ils n'ont été frappés que pour 
cette folie amoureuse. Allah (�) dit : 

0 0J,:;; . -
✓

� :i ·>�1 _;Y•"J - rY...r"'V:: ("1'"<;; � 
« Par ta vie (ô Mub_ammad) ! Ils s'aveuglent dans leur ivresse »

2 

Le remède à ce mal réside dans la recherche de secours auprès de Celui 
qui retourne les cœurs, la véracité du retour vers Lui, la consécration à Sa 
mention, la recherche de compensation par Son amour et Sa proximité, la 
réflexion sur la souffrance que suscite cet amour fou, le plaisir qu'il fait 
perdre, la perte de la chose la plus aimée et la survenue de la chose la plus 
détestable qu'elle implique. Si, malgré tout, son âme se risque en cela et ce 
que cela implique, alors qu'il prononce sur elle les Takbîr de la prière 
mortuaire, et qu'il sache que le malheur l'a cernée. 

1 La chaîne de transmission n'est pas authentique, voir Rawd_ah Al-Mu/libbîn (227, 247). 
2 Al-!iijr, v.72. 

)Z6 



Péchés et guérison 

3 - L'amour permis incontrôlable, comme l'amour de celui auquel on 
décrit une belle femme, ou de celui qui la voit involontairement, à 
l'improviste, et dont le cœur s'attache à elle, suscitant cet amour fou, sans 
que cela ne provoque aucune désobéissance. Cet amour n'est pas contrôlable 
ni punissable. Il est meilleur pour lui de le repousser et de s'adonner à ce qui 
lui est plus profitable. Il doit dissimuler cela, rester chaste et patienter sur ce 
malheur. Allah le récompensera pour cela, et compensera sa patience pour 
Allah, sa chasteté, son délaissement de l'obéissance à ses passions, et sa 
préférence donnée à la satisfaction d'Allah, par ce qui est auprès de Lui. 

107 - Les trois catégories de fous d'amour 

Les fous d'amour forment trois catégories : les uns s'éprennent de la 
beauté générale ; d'autres pour la beauté restreinte, qu'ils convoient de 
l'atteindre ou non ; et d'autres encore uniquement pour ceux qu'ils 
convoitent d'atteindre. 

Il existe entre ces trois catégories une différence dans la force et la 
faiblesse. Celui qui s'éprend de la beauté de manière générale, son cœur erre 
sans but, et il désire toute belle apparence. 

Un jour à Hazwâ, un jour à Al-cAqîq 
Un jour encore à Al-cAdhîb, et un autre à Al-Khulay§.â' 

Parfois il s'éloigne du Najd ; un moment 
Des défilés montagneux d'Al-cAqîq, et d'autres fois du palais de Taymâ' 

Son amour fou est le plus vaste, mais il n'est pas stable et change souvent. 

Il s'entiche de celui-ci, puis tombe fou d'amour pour un autre 
Mais il les oublie au matin 

Celui qui s'éprend de la beauté restreinte est plus ferme et constant dans 
son amour, qui est plus fort que celui du premier, car il se concentre sur un 
seul être, lorsque le premier se fragmente, mais l'absence de convoitise du 
fait de l' atteindre l'affaiblit. 

Quant à celui qui s' éprend de la beauté et convoite d'y parvenir, il est le 
plus sensé et connaisseur des fous d'amour, et son amour est le plus fort, car 
la convoitise l'étend et le renforce. 

JZJ 



Péchés et guérison 

108 - L'amour chaste 

Quant au hadith: « Celui qui est fou amoureux, mais reste chaste » il est 
rapporté par Suwayd Ibn Sacîd, et les grands savants de l'islam le lui ont 
reproché. Ibn cJddî dit dans Al-Kâmil1 : « C'est un des hadiths qu'on a 
reproché à Suwayd. » Le lui ont également reproché Al-Bayhaqî, Ibn Iâhir 
dans Ad-Dhakhîrah et At-Tadhkirah2, et Abû Al-Faraj Ibn Al-Jawzî qui l'a 
référencé dans Al-Mawdûcât3. Abû cAbd Allah Al-Hâkim l'a également rejeté, 
pour sa complaisance, et il dit: « Je m'en étonne. » 

Je dis : ce qui est authentique est que ce sont les propos d'lbn cAbbâs, et 
Suwayd s'est trompé en les attribuant au Prophète (�)- Muhammad Ibn 
Khalf Ibn Al-Murzabân rapporte: «  Abû Bakr Al-Azraq nous l'a rapporté de 
Suwayd, il le lui a reproché, et ôta la mention du Prophète (�)­
Lorsqu'ensuite on l'interrogeait sur celui-ci, il ne l'attribuait pas au Prophète 
(�)- » Et cela ne ressemble pas aux paroles de la prophétie. 

Quant à la formulation de Al-Kha!îb d'après Al-Azharî, d'après Al­
Mucâfî Ibn Zakariyyâ, d'après Qutbah Ibn Al-Fagl, d'après Ahmad Ibn 
Muhammad Ibn Masrûq, d'après Suwayd Ibn Mus-hir, d'après Hishâm Ibn 
cUrwah, d'après son père, d'après cÂ'ishah qui le rapporte du Prophète (�) ; 
c'est là une erreur des plus évidentes, et quiconque a déjà humé le moindre 
parfum du hadith sait que Hishâm n'a pas rapporté cela de son père, d'après 
cÂ'ishah. Nous prenons Allah à témoin que cÂ'ishah n'a jamais rapporté cela 
du Prophète (�), que cUrwah ne l'a pas rapporté d'elle, et que Hishâm ne l'a 
jamais transmis de lui. 

Quant au hadith d'lbn Al-Mâjishûn, d'après cAbd Al-cAzîz Ibn Abî 
Hâzim, d'après Ibn Abî Nujayh, d'après Mujâhid, d'après Ibn cAbbâs qui 
l'attribue au Prophète (�), c'est là un mensonge sur Ibn Mâjishûn qui ne l'a 
jamais rapporté, et Az-Zubayr Ibn Bakkâr ne l'a jamais transmis de lui. Ce 
n'est qu'une construction d'un maquilleur de hadith. Gloire à Allah ! 
Comment une telle chaîne de transmission pourrait-elle supporter un tel 
texte? Qu'Allah avilisse ceux qui inventent des hadiths ! 

Abû Al-Faraj Ibn Al-Jawzî l'a rapporté d'après Muhammad lbn Jacfar Ibn 
Sahl, d'après Yacqûb Ibn cîsâ, un des enfants de cAbd Ar-Rahmân Ibn cAwf, 
d'après Ibn Abî Nujayh, d'après Mujâhid qui l'attribue au Prophète (�)- Mais 
c'est là une erreur atroce, car ce Muhammad Ibn Jacfar est Al-Kharâ'i!î qui 

t (3/1263). 
2 (842) . 
3 Il ne figure pas dans Al-Mawd_ûcât mais dans Al-Wâhiyât (2/285). 

JZZ 



Péchés et guérison 

décéda 327h, il est donc impossible que son enseignant ait rencontré Yacqûb 
Ibn Abî Nujayh, surtout qu'il l'a rapporté dans son ouvrage Al-Jctidâl d'après 
ce Yacqûb, d'après Az-Zubayr, d'après cAbd Al-Malik, d'après cAbd Al­
cAzîz, d'après Abû Nujayh. La faiblesse de transmission de Al-Kharâ'i!î est 
connue, et Abû Al-Faraj l'a mentionné dans Kitâb Ad-Ducajâ'. 

Les propos des savants de l'islam dans la réprobation de ce hadith sont 
la balance, et c'est vers eux qu'il faut revenir en ce domaine. Personne de 
ceux qui font autorité dans la science du hadith ne l'a qualifié de �ab}b. ou 
Hasan. C'est vers eux qu'il faut revenir pour l'authentification, et non vers 
ceux dont la complaisance et la tolérance est l'habitude, car ils n'en sont pas 
dignes. Suffit de savoir qu'Ibn Iâhir qui est complaisant concernant les 
hadiths ayant trait au soufisme, et qui en rapporte le bon et le mauvais, l'a 
réprouvé et a attesté de sa fausseté. 

Quant à Ibn cAbbâs, il n'est pas réprouvé de lui attribuer ces propos1. Abû 
Muhammad Ibn Hazm rapporte qu'on l'interrogea concernant celui qui 
meurt d'amour fou, et il dit : « C'est une victime des passions qui n'a ni 
raison ni conduite. » On lui mentionna également, alors qu'il se trouvait à 
cArafât, le cas d'un jeune devenu aussi maigre qu'un poulet, et il demanda: 
« Qu'a-t-il? »  On lui répondit qu'il était atteint d'amour fou, et Ibn cAbbâs 
passa toute la journée à chercher protection auprès d'Allah contre la folie 
amoureuse. 

Il en est de même pour celui qui dit: « Celui qui est fou amoureux, mais 
reste chaste, dissimule cela puis meurt, est martyr. » La preuve en est que le 
Prophète (�) a dénombré les martyrs et qu'il a mentionné celui qui meurt au 
djihad, d'une maladie du ventre, par le feu, celle qui meurt en couches, le 
noyé, celui qui est victime de pleurésie, et il n'a pas mentionné parmi eux 
celui qui meurt d'amour fou. 

Suffit à la victime d'amour fou, si les propos de Ibn cAbbâs sont 
authentiques, de savoir qu'il ne sera concerné que s'il patiente, reste chaste 
et dissimule cela pour Allah, et ce n'est possible que s'il a le pouvoir 
d'atteindre l'être aimé et qu'il préfère l'amour d'Allah, Sa crainte et Sa 
satisfaction. Celui qui agit ainsi est le plus en droit d'entrer sous la Parole 
d'Allah (�) 

1 Ibn Al-Qayyim dit dans Zâd Al-Macâd (3/306) : « Quant à l'authenticité de ces propos 
attribués à Ibn cAbbâs, elle est contestable. » 

JZJ 



Péchés et guérison 
« Quant à celui qui redoutait de comparaître devant son Seigneur et 

préservait son âme des passions, le Paradis sera sa destination finale. »1 

Et sous Sa Parole : 

« Pour celui qui aura craint de comparaître devant son Seigneur, il y aura 
deux jardins »2 

Nous demandons à Allah le Majestueux, Seigneur du Trône immense, 
qu'Il nous mette parmi ceux qui préfèrent Son amour à ses passions, et 
cherchent en cela Sa proximité et Sa satisfaction. 

1 An-Nâzicât, v.40-41. 
2 Ar-Ral1_mân, v.46. 

JZ4 



Péchés et guérison 

Sommaire 

Biographie de l'auteur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... ... ........ 5 
Présentation de l'ouvrage .. ... ....... . . . . ... . . . . ... . ... . . . . ... . . . . ... ... . . ....... . . . . ......... . . . . . . . . . . . . . .  13 
1 - L'invocation est un remède .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  21 
2 - L'insistance dans l'invocation .. . . . . . . . . . . . . ... ... . .... . . . . ... ..... ........... ....... ... ... ... . . . ... 22 
3 - L'empressement concernant l'exaucement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  23 
4 - Les temps d'exaucement. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  23 
5 - Parmi les secrets de l'invocation .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  27 
6 - L'invocation est une arme .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... ... .. 28 
7 - L'invocation et la prédestination .. . . . . . . . . . . . .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 28 
8 - Illusions concernant l'invocation .. ... . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . .  36 
9 - Entre le pardon et l'ordre d'Allah .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . . . . . .  44 
10 - Critique de ceux qui se fourvoient .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  57 
11 - La distinction entre la bonne opinion et le fourvoiement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61 
12 - Les implications de l' espoir . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . ..... . . . . . . . . . . . . . . . ... ... . . . . . .... . . . . ... . . . . . . . . .  62 
13 - Les méfaits des péchés et des désobéissances . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . .. . . . . . . .  67 
14 - Les conséquences immondes des péchés .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80 
15 - Un péché en appelle un autre . . . . . . . . . . . . . . . ... ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . ... ..... . . . . . . . . . . . . . . . .  84 
16 - Les péchés affaiblissent le cœur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... 85 
17 - Les péchés retirent du cœur sa répulsion pour eux .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85 
18 - Les péchés sont une cause de mépris . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86 
19 - Le malheur des péchés .. . . . . ..... . ... . . . . . . ... . . ..... . . ... . . . . ... ... . . . . .... . . . . . ... ... . . . . . . . . . . . . . . .  87 
20 - Les péchés amènent l'humiliation .. . ... . ..... .... : ..... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87 
21 - Les péchés altèrent la raison .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88 
22 - Les péchés scellent le cœur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . .  88 
23 - Les péchés amènent la malédiction . ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89 
24 - Les péchés privent de l'invocation du Messager et des anges . . . ... ... ..... 90 
25 - Les châtiments liés aux péchés .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . . . . . .  91 
26 - Les péchés sont causes de désordre .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93 
27 - Les péchés éteignent la jalousie du cœur ...... ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96 
28 - Les péchés font disparaître la pudeur .. . . . . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  98 
29 - Les péchés affaiblissent la vénération du Seigneur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99 
30 - Les péchés font qu'Allah oublie Son serviteur .... . . . . . . ..... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101 
31 - Les péchés font sortir du cercle de la bienfaisance .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  102 
32 - Les péchés font manquer tout bien .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102 
33 - Les péchés affaiblissent le cheminement du cœur vers Allah . . . . . . . . . . . . .  105 
34 - Les péchés dissipent les bienfaits et attisent les malheurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  106 
35 - Les péchés provoquent peur et épouvante dans le cœur .... . . . . . . . . . . . . . . . . .  107 
36 - Les péchés détournent le cœur de la droiture .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108 

JZ5 



Péchés et guérison 

37 - Les péchés aveuglent la clairvoyance du cœur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . ... . . . . . . . .  110 
38 - Les péchés rabaissent et avilissent l'âme .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . . . . .  111 
39 - Les péchés sont la cause de la capture de Satan .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112 
40 - Les péchés font chuter auprès d'Allah et des hommes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 
41 - Les péchés retirent au pécheur les noms élogieux et le revêtent de 
noms vils . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . .. . . . . . . . .  114 
42 - Les péchés provoquent un manque de raison .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115 
43 - Les péchés brisent la relation avec le Seigneur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116 
44 - Les péchés anéantissent la bénédiction .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118 
45 - Les péchés sont cause d'avilissement, d'humiliation et de servilité .. 121 
46 - Les péchés amènent les créatures à attaquer le pécheur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  124 
47 - Les péchés trahissent le pécheur lorsqu'il est dans le besoin .. . . . . . . . . .. . . 125 
48 - Les péchés aveuglent le cœur et affaiblissent sa clairvoyance .. . . . . . . . . . .  129 
49 - Les péchés sont des renforts donnés à l'ennemi .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  132 
50 - Préserver l'ouïe de l'illicite .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ........ . . . ..... .... . . . .... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137 
51 - Préserver la langue de l'illicite .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138 
52 - Les péchés amènent l'oubli et le mépris de l'âme .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  142 
53 - Les péchés font disparaître les bienfaits .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . .  147 
54 - Les péchés éloignent les anges .. . . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147 
55 - Les péchés causent la perte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150 
56 - Les péchés amènent l'application des peines légales .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151 
57 - Les châtiments légaux et universels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ..... 153 
58 - Le vol corrompt les biens .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155 
59 - Les châtiments universels du cœur et du corps .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157 
60 - Les châtiments corporels de cette vie et de l'au-delà .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157 
61 - Les châtiments qu'Allah a liés aux péchés .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160 
62 - Les châtiments diffèrent en fonction des péchés .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168 
63 - Les péchés majeurs et mineurs .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  169 
64 - Le but de la création d'Allah .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173 
65 - Les intermédiaires déclenchent la colère d'Allah .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  174 
66 - Le polythéisme des chrétiens qui professent la trinité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . .  176 
67 - Le polythéisme dans l'adoration .. . . . . . . . . . . . . .... . . . . . . . ... . . . . . . . ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177 
68 - L'association à Allah dans les actes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180 
69 - L'association à Allah dans les paroles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182 
70 - L'association à Allah dans les volontés et les intentions .. . . . . . . . . . . . . . . .. . . . .  183 
71 - L'essence du polythéisme . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . .  183 
72 - La mauvaise opinion d'Allah compte parmi les pires péchés .. . . . . . . . . . . .  186 
73 - Le polythéisme et l'orgueil s'opposent à l'obéissance .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  194 
7 4 - Parler d'Allah sans science .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  194 
75 - L'injustice compte parmi les plus grands péchés .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  196 
76 - Le méfait du meurtre et le péché du meurtrier . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  199 
77 - Le méfait de la fornication .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  202 



Péchés et guérison 
78 - Comment les péchés s'introduisent-ils ? ................ ...... ........ ... ... ... ... .. .. .. 205 
79 - Les pensées sont une porte aux péchés .. .. . . . . . .. . . . .. .. ... .............. ............... 207 
80 - Les paroles sont une porte aux péchés . ...... .. . .. . . ................. .................... 212 
81 - Les pas sont une porte aux péchés ..................... . . ... ... ... ... ...... . . . . ... ... ... .. .. 216 
82 - L'interdiction des turpitudes ............ .. .. . . . . . . . .. . . . .. ... .. . .. ... ... . . . ...... . .. . .. ... ... .. 217 
83 - L'homosexualité compte parmi les pires méfaits ....... . .. ... . .. . . . .......... . . . .. 225 
84 - Réfutation du troisième avis ................. .. .. ....... ... .. ... . . . . . . .. ... . .. . . . . . .. . . . . . . . .. . . 233 
85 - La disposition légale concernant la zoophilie . .. . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . .. . . . . . . . .  235 
86 - L'homosexualité et le lesbianisme . . .. ....... ...... ..... .. .............. ... ... ............... 236 
87 - Le remède à l'homosexualité . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . . . . .. . . . ...................... ............... 237 
88 - L'amour sincère implique !'Unicité . .. . . . . . ..... .. ... . . . . .. . .. . .. . . . . .. . .. . .. . .. . . . . .. . .. . .. 243 
89 - L'adoration et l'amour ..... ......... . . . . . . . . . .. . . . . .. . . . .. ... . . . . . . . . . ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 244 
90 - L'amour servile ........ .. .. ... . . . . . . . .. .. .. .. ... .. .. .. . . ..... .. ... .. .. ..... ......... ..................... 250 
91 - Les quatre types d'amour ........................ .......... . . . . . . . . . . . . . .. ... ... . .. ... ... . . . . ... .. 254 
92 - L'intimité recèle la perfection de l'amour .... .. . .. . . . . . .. . . . . .. .. . ... ... ... . . . . .. . .. . .. 255 
92 - L'amour est général et l'intimité spécifique ... . . . . . . . ... . ..... .. ............. . ... ... .. 256 
93 - Le délaissement et l'avilissement pour l'Être aimé . ... ... . . . ... . . . ... ... . ........ 256 
94 - L'acte et le délaissement volontaires .......... ....... ................................... ... 258 
95 - On aime pour deux raisons . ....... ...... ....... ........................... .......... .... ... ... .. 259 
96 - L'amour est le fondement de tout acte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. ... ...... ... .... ... ... ... . .... 261 
97 - L'amour est de plusieurs formes . .. ..... . . . . ..... . . . . . . . . . . . ... . .. . . . . ..... . .. . ... ...... ..... 266 
98 - L'amour est fondement de tout mouvement. .  . . .. ..... ... ... ...... ... ... ...... ..... . 268 
99 - Tout être vivant dispose d'une volonté et d'un amour.. . ... ... ... ... ... .. .... 270 
99 - Les conséquences et règles de l'amour .. ......... ....... ........ ............... .......... 273 
100 - L'amour et la volonté sont le fondement de la religion .. . ......... ..... ... . 275 
101 - Les méfaits de l'amour fou porté aux apparences ... ..... ... .......... ......... 279 
101 - Ceux dont Allah a mentionné l'amour fou ... .. .. ... . . . .. .. . .. ... . .. . ... . .... . . . .... 282 
102 - Le remède à l'amour fou .... . .. . . .. . . . . . . . . . . . . . . .. .. .. . . . .. . . . . . . . . . . . . . ... ... . . .. . . . . . .. . . . . . . .  284 
103 - Les trois degrés de l'amoureux fou .. .... . . ..... . . . .. . . .. . .. ...... . . .. .... . ...... . . . . . ... . 288 
104 - La perfection du plaisir et du bonheur ... . . . . ... .. ..... ... ... ....... ... . .. . .. .. . . . . . . . .  307 
105 - L'amour qui n'est ni réprouvable ni blâmable .................................... 313 
106 - L'amour pour les femmes ................................ .............. ...... ... ... ............. 314 
107 - Les trois catégories de fous d'amour . . .. . . . . ....... ... . . . ... . . . ... ... ... . .. .. . . ... .. .... 321 
108 - L'amour chaste ... . . ....... .. .. ........... ......................... .. ...... ................ ... ... ..... . .  322 
Sommaire ...... . . . . . ........ . . . . . . . . ................... ............. ............ .. ... .................. .............. 325 

)27 










